
Uniform Resource Locator: https://e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera  

 

Panthera : Jurnal Ilmiah Pendidikan Sains dan Terapan 
E-ISSN 2808-246X; P-ISSN 2808-3636 

Volume 5, Issue 4, October 2025; Page, 1574-1596 

Email: pantherajurnal@gmail.com 

  

1574 

 

PERAN KOMUNIKASI ANTARBUDAYA DALAM MEMBANGUN 

TOLERANSI DI DESA KEPAON DENPASAR BALI 

(STUDI KASUS TAKBIRAN KELILING) 

 

Leny Rosalia1*, Muhamad Saleh2, & Mohammad Fakhri3 

1,2,&3Program Studi Komunikasi dan Penyiaran Islam, Fakultas Dakwah dan Ilmu 

Komunikasi, Universitas Islam Negeri Mataram, Jalan Gajah Mada Nomor 100, 

Mataram, Nusa Tenggara Barat 83116, Indonesia  
*Email: lenyrosalia7@gmail.com 

Submit: 20-10-2025; Revised: 27-10-2025; Accepted: 30-10-2025; Published: 31-10-2025  
 

ABSTRAK: Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis peran komunikasi antarbudaya dalam 

membangun toleransi umat beragama pada pelaksanaan tradisi takbiran keliling di Desa Kepaon, 

Denpasar Selatan, Bali. Desa Kepaon merupakan wilayah multikultural yang dihuni oleh umat 

Hindu sebagai mayoritas dan komunitas Muslim sebagai minoritas signifikan, namun keduanya 

mampu hidup harmonis melalui praktik komunikasi dan akulturasi budaya yang kuat. Penelitian 

ini menggunakan metode kualitatif deskriptif dengan teknik pengumpulan data berupa observasi, 

wawancara mendalam, dan dokumentasi. Informan penelitian terdiri atas tokoh adat Hindu, tokoh 

agama Muslim, kelian banjar, pecalang, panitia takbiran, pemuda desa, serta warga yang terlibat 

dalam pelaksanaan takbiran. Hasil penelitian menunjukkan bahwa komunikasi antarbudaya di 

Desa Kepaon berjalan efektif melalui koordinasi intens antar tokoh agama, penggunaan bahasa dan 

simbol budaya lokal, serta keberlanjutan interaksi sosial antara Hindu dan Muslim. Tradisi 

takbiran keliling yang berpotensi memicu konflik justru menjadi ruang kolaborasi dan toleransi 

aktif, karena adanya dukungan masyarakat Hindu, pengawalan pecalang, dan iringan gamelan 

beleganjur oleh pemuda banjar. Penelitian ini menyimpulkan bahwa komunikasi antarbudaya 

berbasis kearifan lokal seperti Menyama Braya dan hubungan genealogis yang panjang menjadi 

faktor utama terciptanya harmoni. Temuan penelitian ini memberikan kontribusi penting dalam 

pemahaman model komunikasi antarbudaya di wilayah multikultural, dan dapat menjadi rujukan 

bagi daerah lain dalam mengelola kegiatan keagamaan minoritas secara damai. 

 

Kata Kunci: Desa Kepaon, Harmonisasi Sosial, Komunikasi Antarbudaya, Takbiran Keliling, 

Toleransi. 

 

ABSTRACT: This study aims to analyze the role of intercultural communication in fostering 

religious tolerance during the implementation of the takbiran keliling tradition in Kepaon Village, 

South Denpasar, Bali. Kepaon is a multicultural area inhabited by a Hindu majority and a 

significant Muslim minority, both of whom have maintained harmonious relations through 

effective communication and strong cultural acculturation. This research employs a descriptive 

qualitative method with data collected through observation, in-depth interviews, and 

documentation. Informants include Hindu customary leaders, Muslim religious figures, banjar 

leaders, pecalang, takbiran organizers, youth groups, and local residents involved in the event. 

The findings reveal that intercultural communication in Kepaon is effective due to intensive 

coordination among religious leaders, the use of local languages and cultural symbols, and 

continuous social interaction between Hindus and Muslims. The takbiran keliling, which often 

contains the potential for conflict in other regions, becomes a space for collaboration and active 

tolerance in Kepaon, supported by Hindu communities, pecalang escorts, and beleganjur 

performances by Hindu youth. This study concludes that intercultural communication based on 

local wisdom such as Menyama Braya and long-standing genealogical ties is crucial in 

maintaining social harmony. The results provide valuable insight into intercultural 

communication practices in multicultural settings and offer a model for managing minority 

religious activities peacefully in other regions. 

 

Keywords: Kepaon Village, Social Harmonization, Intercultural Communication, Takbiran 

Around, Tolerance. 

https://e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera
mailto:pantherajurnal@gmail.com
mailto:lenyrosalia7@gmail.com


Uniform Resource Locator: https://e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera  

 

Panthera : Jurnal Ilmiah Pendidikan Sains dan Terapan 
E-ISSN 2808-246X; P-ISSN 2808-3636 

Volume 5, Issue 4, October 2025; Page, 1574-1596 

Email: pantherajurnal@gmail.com 

  

1575 

 

How to Cite: Rosalia, L., Saleh, M., & Fakhri, M. (2025). Peran Komunikasi Antarbudaya dalam 

Membangun Toleransi di Desa Kepaon Denpasar Bali (Studi Kasus Takbiran Keliling). Panthera : 

Jurnal Ilmiah Pendidikan Sains dan Terapan, 5(4), 1574-1596. 

https://doi.org/10.36312/panthera.v5i4.835 

 

 

 

Panthera : Jurnal Ilmiah Pendidikan Sains dan Terapan is Licensed Under a CC BY-SA 

Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License. 

 

PENDAHULUAN 

Indonesia merupakan negara multikultural yang ditandai oleh 

keberagaman suku, agama, bahasa, dan budaya. Dalam masyarakat yang 

majemuk, perbedaan merupakan kekayaan sekaligus potensi munculnya konflik 

apabila tidak dikelola melalui komunikasi yang baik. Di tengah dinamika 

pluralisme tersebut, komunikasi antarbudaya memegang peranan penting sebagai 

instrumen untuk menumbuhkan pengertian bersama, membangun toleransi, dan 

menciptakan keharmonisan sosial. Komunikasi antarbudaya bukan hanya 

pertukaran pesan antarindividu yang berbeda latar belakang budaya, tetapi juga 

proses saling memahami makna, nilai, simbol, dan cara hidup yang melekat pada 

masing-masing komunitas (Djunatan, 2023; Musawir et al., 2025; Putra & Karina, 

2022; Ramadhan & Suryandari, 2025; Thahir, 2023; Thaib, 2024). 

Pulau Bali dikenal sebagai salah satu wilayah yang berhasil 

mempraktikkan harmoni antaragama secara berkelanjutan. Nilai-nilai lokal seperti 

Menyama Braya yang berarti persaudaraan universal, serta prinsip Tat Twam Asi 

yang menekankan kesadaran bahwa “Aku adalah kamu dan kamu adalah aku”, 
menjadi fondasi relasi sosial masyarakat. Nilai-nilai tersebut tidak hanya menjadi 

ajaran etis, tetapi tampil dalam praktik keseharian, seperti saling membantu lintas 

agama, penghormatan terhadap ritual keagamaan, serta penyediaan ruang publik 

yang inklusif bagi berbagai kelompok. 

Desa Kepaon di Denpasar Selatan merupakan salah satu contoh konkret 

dari praktik harmoni antaragama di Bali. Desa ini dihuni oleh umat Hindu sebagai 

mayoritas dan komunitas Muslim sebagai minoritas yang telah hidup 

berdampingan sejak abad ke-17. Hasil wawancara menunjukkan bahwa hubungan 

Hindu-Muslim di Desa Kepaon tidak lahir secara tiba-tiba, tetapi merupakan hasil 

proses historis yang panjang. Komunitas Muslim Kepaon berasal dari masyarakat 

Bugis dan Melayu yang sejak ratusan tahun lalu berinteraksi, berbaur, bahkan 

menikah dengan keluarga-keluarga Hindu lokal, termasuk keturunan bangsawan 

Puri Badung. Hubungan genealogis ini menciptakan kedekatan emosional dan 

kultural yang bertahan hingga kini. 

Akulturasi budaya yang terjadi pun sangat kuat. Komunitas Muslim 

Kepaon menggunakan bahasa Bali sebagai bahasa ibu, sebuah ciri yang 

menunjukkan bahwa mereka tidak menempatkan diri sebagai kelompok terpisah, 

tetapi menyatu sebagai bagian dari masyarakat Bali. Banyak warga Desa Kepaon 

menyatakan dengan tegas bahwa mereka “orang Bali asli” meskipun beragama 

Islam. Identitas religius dan identitas budaya hidup berdampingan secara 

harmonis tanpa ada konflik nilai. Interaksi sosial yang intens di sawah (melalui 

sistem subak), di pantai, di banjar, dan dalam kegiatan pemuda memperkuat 

https://e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera
mailto:pantherajurnal@gmail.com
https://doi.org/10.36312/panthera.v5i4.835
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Uniform Resource Locator: https://e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera  

 

Panthera : Jurnal Ilmiah Pendidikan Sains dan Terapan 
E-ISSN 2808-246X; P-ISSN 2808-3636 

Volume 5, Issue 4, October 2025; Page, 1574-1596 

Email: pantherajurnal@gmail.com 

  

1576 

 

hubungan sosial yang setara antara Hindu dan Muslim. Kehidupan sehari-hari 

yang saling terjalin ini membuat batas-batas antaragama semakin cair dan 

menciptakan rasa kebersamaan yang kuat. 

Di antara berbagai praktik sosial di desa ini, tradisi takbiran keliling 

menjadi fenomena yang sangat menarik untuk dikaji. Takbiran keliling 

merupakan kegiatan keagamaan yang berpotensi menimbulkan ketegangan sosial 

karena melibatkan konvoi massa, penggunaan pengeras suara, serta arak-arakan 

melalui jalan umum. Di banyak daerah di Indonesia, kegiatan ini dapat memicu 

konflik, terutama ketika dilakukan di wilayah mayoritas non-Muslim. 

Namun di Desa Kepaon, tradisi ini berlangsung dengan damai, tertib, dan 

bahkan mendapatkan dukungan aktif dari masyarakat Hindu. Pecalang mengawal 

rute takbiran, pemuda Hindu mengiringi dengan gamelan beleganjur, dan warga 

banjar menyediakan minuman bagi peserta takbir. Dalam beberapa kesempatan, 

kelompok seni lain seperti barongsai dari komunitas Tionghoa Muslim juga ikut 

berpartisipasi. Kehadiran seni lintas budaya ini menunjukkan bahwa harmoni di 

Desa Kepaon bukan hanya toleransi pasif, tetapi sebuah bentuk toleransi aktif 

yang menempatkan perbedaan sebagai bagian dari perayaan kebersamaan. 

Tradisi takbiran di Desa Kepaon juga dikelola melalui komunikasi 

antarbudaya yang matang. Panitia takbir selalu mengirimkan surat izin, 

mengadakan pertemuan langsung dengan para kelian banjar, dan berdiskusi 

dengan tokoh adat maupun tokoh agama Hindu. Menurut Liang et al. (2024), 

komunikasi tatap muka dianggap paling efektif karena menumbuhkan rasa saling 

percaya, keterbukaan, dan penghargaan terhadap budaya masing-masing. 

Hubungan personal antara tokoh Hindu dan Muslim yang terbentuk sejak lama 

menjadikan proses koordinasi berjalan tanpa gesekan. Kehadiran Puri Pemecutan 

dalam kegiatan-kegiatan besar umat Islam, serta partisipasi komunitas Muslim 

dalam acara adat Hindu, menunjukkan bahwa harmoni ini dibangun melalui 

struktur sosial yang terjalin kuat dan bertimbal balik. 

Temuan wawancara juga menunjukkan bahwa tradisi takbiran bukan 

hanya syiar Islam, tetapi menjadi sarana dakwah melalui keteladanan. Ada kasus 

dimana masyarakat non-Muslim tersentuh oleh suasana kebersamaan dalam 

takbiran, sehingga kemudian memutuskan untuk memeluk Islam. Hal ini 

menegaskan bahwa komunikasi antarbudaya tidak hanya berfungsi menjaga 

harmoni, tetapi juga menjadi jembatan spiritual melalui interaksi sosial yang 

manusiawi (Rahmah et al., 2024). 

Fenomena-fenomena tersebut menunjukkan bahwa komunikasi 

antarbudaya di Desa Kepaon tidak hanya berlangsung pada tataran simbolik, 

tetapi diwujudkan dalam interaksi nyata, koordinasi lintas komunitas, serta 

tindakan kolaboratif yang mencerminkan toleransi aktif. Relasi sosial antarumat 

beragama di Desa Kepaon tidak dibangun secara instan, melainkan merupakan 

hasil akulturasi panjang, hubungan genealogis, identitas budaya bersama, serta 

nilai kearifan lokal yang terus diwariskan dari generasi ke generasi. Berbagai 

praktik sosial tersebut memperlihatkan bagaimana nilai-nilai lokal mampu 

memperkuat modal sosial yang menopang kerukunan antarwarga. Komunikasi 

antarbudaya di Desa Kepaon menjadi ruang pembelajaran kolektif yang terus 

membentuk kedewasaan masyarakat dalam mengelola perbedaan. 

https://e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera
mailto:pantherajurnal@gmail.com


Uniform Resource Locator: https://e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera  

 

Panthera : Jurnal Ilmiah Pendidikan Sains dan Terapan 
E-ISSN 2808-246X; P-ISSN 2808-3636 

Volume 5, Issue 4, October 2025; Page, 1574-1596 

Email: pantherajurnal@gmail.com 

  

1577 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Gambar 1. Gambaran Masjid Al-Muhajirin Kepaon. 

 

Desa Kepaon di Kota Denpasar merupakan salah satu contoh konkret dari 

penerapan nilai-nilai toleransi dan harmoni antaragama. Meskipun mayoritas 

penduduknya beragama Hindu, desa ini juga menjadi tempat tinggal bagi 

komunitas Muslim yang aktif dalam kehidupan keagamaan maupun sosial. Di 

antara berbagai aktivitas keagamaan, tradisi takbiran keliling menjadi salah satu 

praktik yang menonjol. Kegiatan yang dilaksanakan pada malam menjelang Hari 

Raya Idul Fitri ini merupakan bentuk ekspresi kebahagiaan dan pengagungan 

kepada Allah SWT yang biasanya dilakukan melalui konvoi kendaraan, bunyi 

beduk, lantunan takbir, serta penggunaan pengeras suara. 

Secara teoritis, kegiatan takbiran keliling memiliki potensi memunculkan 

ketegangan sosial, terutama jika diselenggarakan di kawasan yang penduduknya 

didominasi oleh pemeluk agama lain. Namun kondisi tersebut tidak tampak di 

Desa Kepaon. Melalui pola komunikasi yang intens, koordinasi yang matang, dan 

hubungan yang saling memahami antara tokoh agama Hindu dan Muslim, 

kegiatan takbiran keliling justru dapat berlangsung dengan damai, tertib, dan 

bahkan mendapatkan dukungan nyata dari masyarakat Hindu. Dukungan ini 

mencerminkan adanya toleransi aktif yang tumbuh dari interaksi sosial yang 

berkelanjutan. 

Penelitian ini bertujuan menggali secara mendalam bagaimana komunikasi 

antarbudaya dijalankan dalam kehidupan sehari-hari masyarakat Desa Kepaon, 

khususnya dalam konteks penyelenggaraan tradisi takbiran keliling. Kajian ini 

menguraikan bentuk-bentuk komunikasi yang digunakan, aktor-aktor kunci yang 

terlibat, serta nilai-nilai lokal yang menopang terciptanya toleransi dan harmoni. 

Melalui penelitian ini, diharapkan muncul pemahaman yang lebih luas mengenai 

bagaimana komunikasi antarbudaya dapat berfungsi sebagai fondasi pembentukan 

kohesi sosial. Temuan kajian ini juga diharapkan dapat menjadi model bagi 

wilayah lain dalam mengelola keberagaman secara damai, konstruktif, dan 

berkelanjutan. Penelitian ini berpotensi memberikan kontribusi teoritis maupun 

praktis dalam memperkuat praktik komunikasi lintas budaya di tingkat komunitas. 

https://e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera
mailto:pantherajurnal@gmail.com


Uniform Resource Locator: https://e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera  

 

Panthera : Jurnal Ilmiah Pendidikan Sains dan Terapan 
E-ISSN 2808-246X; P-ISSN 2808-3636 

Volume 5, Issue 4, October 2025; Page, 1574-1596 

Email: pantherajurnal@gmail.com 

  

1578 

 

Hingga saat ini, belum banyak penelitian yang secara khusus mengkaji 

peran komunikasi antarbudaya dalam kegiatan keagamaan yang berpotensi 

sensitif seperti takbiran keliling. Sebagian besar penelitian terdahulu lebih banyak 

membahas harmoni sosial secara umum, peran kearifan lokal, atau hubungan 

antaragama di Bali secara makro. Karena itu, penelitian ini menawarkan 

perspektif baru dengan memfokuskan kajian pada bagaimana komunikasi 

antarbudaya di Desa Kepaon mampu mengelola tradisi takbiran keliling sebagai 

ruang literatur review. 

Kajian mengenai komunikasi antarbudaya di Indonesia telah dibahas oleh 

sejumlah peneliti, terutama dalam konteks masyarakat majemuk. Liliweri (2019) 

menjelaskan bahwa komunikasi antarbudaya merupakan proses pertukaran makna 

antara kelompok yang memiliki sistem budaya berbeda, sehingga keberhasilannya 

sangat ditentukan oleh sikap memahami, menghargai, dan menyesuaikan diri 

terhadap budaya lawan bicara. Pendapat ini relevan dengan konteks Desa Kepaon, 

dimana komunitas Hindu dan Muslim menggunakan pola komunikasi yang saling 

menyesuaikan, baik dari segi bahasa, norma adat, maupun perilaku sosial. 

Suryadinata (2016) menekankan bahwa hubungan antaragama di Indonesia 

hanya dapat berjalan harmonis jika komunikasi dilakukan secara terbuka dan 

berkelanjutan. Ia menjelaskan bahwa konflik kerap muncul bukan karena 

perbedaan agama, tetapi karena minimnya komunikasi antar kelompok berbeda 

budaya. Dalam konteks Desa Kepaon, hal ini terlihat jelas pada pola komunikasi 

yang rutin dilakukan antara tokoh Hindu dan Muslim menjelang kegiatan takbiran 

keliling, melalui rapat banjar, koordinasi pecalang, dan komunikasi informal 

antarkeluarga. 

Kajian lokal tentang toleransi banyak dikemukakan oleh Shihab (2018) 

yang menyatakan bahwa toleransi bukan sekadar membiarkan perbedaan, tetapi 

membutuhkan keterlibatan aktif dalam menjaga keharmonisan. Konsep toleransi 

aktif ini tampak jelas dalam praktik warga Hindu Kepaon yang tidak hanya 

mengizinkan tradisi takbiran, tetapi ikut terlibat mengawal acara dan memberi 

dukungan moral maupun logistik. Hal ini sejalan dengan temuan Nuryahman 

(2015) yang menemukan bahwa hubungan genealogis yang panjang antara Hindu-

Muslim di Desa Kepaon memperkuat rasa persaudaraan lintas agama.  

Atmadja (2015) mengenai Menyama Braya menyatakan bahwa nilai 

kearifan lokal Bali berperan besar dalam membentuk perilaku sosial 

masyarakatnya. Nilai tersebut membuat warga Bali memandang perbedaan 

sebagai bagian dari hubungan kekeluargaan yang lebih luas. Karena itu, kegiatan 

keagamaan seperti takbiran keliling tidak dipandang sebagai ancaman, melainkan 

dianggap bagian dari kehidupan sosial desa yang harus dijaga. Kearifan lokal 

inilah yang kemudian menjembatani interaksi harmonis antara umat Hindu dan 

Muslim di Desa Kepaon. 

Arjawa & Zulkifli (2021) melalui penelitiannya tentang hubungan 

antaragama di Bali Selatan menemukan bahwa struktur sosial banjar memiliki 

peran besar dalam menjaga harmoni antarumat beragama. Banjar tidak hanya 

menjadi lembaga adat, tetapi tempat membangun jejaring sosial lintas agama. 

Temuan ini sejalan dengan kondisi Desa Kepaon, dimana komunikasi antaragama 

banyak terjadi melalui mekanisme adat banjar yang pada akhirnya mendukung 

https://e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera
mailto:pantherajurnal@gmail.com


Uniform Resource Locator: https://e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera  

 

Panthera : Jurnal Ilmiah Pendidikan Sains dan Terapan 
E-ISSN 2808-246X; P-ISSN 2808-3636 

Volume 5, Issue 4, October 2025; Page, 1574-1596 

Email: pantherajurnal@gmail.com 

  

1579 

 

suksesnya tradisi takbiran keliling setiap tahun. Integrasi nilai adat dengan praktik 

keagamaan mampu memperkuat solidaritas sosial sekaligus mencegah potensi 

konflik antarumat. 

Penelitian mengenai komunikasi antarbudaya dan toleransi di Indonesia 

sudah cukup banyak dilakukan. Namun demikian, belum ada penelitian yang 

secara khusus menyoroti dinamika komunikasi antarbudaya dalam pelaksanaan 

tradisi takbiran keliling di wilayah mayoritas Hindu seperti Desa Kepaon. 

Kesenjangan penelitian inilah yang menjadi ruang kontribusi bagi penelitian ini, 

yaitu dengan menghadirkan kajian mendalam tentang bagaimana komunikasi 

antarbudaya, kearifan lokal, serta hubungan sosial historis berperan dalam 

menciptakan toleransi aktif di Desa Kepaon. 

Meskipun berbagai penelitian terdahulu telah membahas komunikasi 

antarbudaya, toleransi umat beragama, serta harmonisasi Hindu-Muslim di Bali, 

namun penelitian-penelitian tersebut masih bersifat umum dan belum mengkaji 

secara spesifik bagaimana komunikasi antarbudaya bekerja dalam konteks 

kegiatan keagamaan yang berpotensi menimbulkan gesekan sosial. Sebagian besar 

studi sebelumnya hanya menyoroti peran kearifan lokal seperti Menyama Braya, 

struktur sosial banjar, atau hubungan geneologis sebagai faktor terciptanya 

harmoni. Tidak satu pun penelitian yang secara mendalam mengkaji proses 

komunikasi antaragama dikelola secara konkret dalam pelaksanaan takbiran 

keliling, yaitu sebuah tradisi keagamaan minoritas Muslim yang berlangsung di 

wilayah mayoritas Hindu dan berpotensi menimbulkan sensitivitas sosial. 

Penelitian ini menjadi unik karena memfokuskan perhatian pada praktik 

komunikasi antarbudaya yang bersifat operasional, mulai dari koordinasi antar 

tokoh adat, mekanisme komunikasi panitia takbir dengan kelian banjar, peran 

pecalang dalam mendampingi kegiatan, hingga bentuk keterlibatan pemuda Hindu 

dalam mengiringi takbir. Penelitian ini juga menyoroti bagaimana hubungan 

genealogis, penggunaan bahasa Bali oleh komunitas Muslim, serta nilai kearifan 

lokal berperan sebagai modal budaya yang memperkuat toleransi aktif. Dengan 

demikian, penelitian ini menawarkan kontribusi baru berupa model komunikasi 

antarbudaya berbasis praktik lapangan yang dapat menjadi rujukan bagi wilayah 

lain dalam mengelola tradisi keagamaan minoritas secara damai dan harmonis. 

 

METODE 

Penelitian ini menggunakan metode penelitian kualitatif dengan 

pendekatan deskriptif, karena fokus penelitian diarahkan untuk memahami secara 

mendalam bagaimana komunikasi antarbudaya berlangsung dalam konteks 

pelaksanaan tradisi takbiran keliling di Desa Kepaon, Kota Denpasar, Bali. 

Pendekatan kualitatif dipilih untuk menangkap realitas sosial secara alami, 

menggali makna yang dibangun masyarakat, serta memahami pengalaman, 

persepsi, dan praktik komunikasi yang dijalankan oleh pelaku lintas agama dalam 

kehidupan sehari-hari. 

Penelitian ini memanfaatkan data primer dan sekunder, dimana data 

primer diperoleh langsung dari lapangan melalui observasi, wawancara 

mendalam, dan percakapan informal, sedangkan data sekunder berasal dari 

dokumen banjar, arsip desa, catatan rapat koordinasi, foto kegiatan, dan literatur 

https://e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera
mailto:pantherajurnal@gmail.com


Uniform Resource Locator: https://e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera  

 

Panthera : Jurnal Ilmiah Pendidikan Sains dan Terapan 
E-ISSN 2808-246X; P-ISSN 2808-3636 

Volume 5, Issue 4, October 2025; Page, 1574-1596 

Email: pantherajurnal@gmail.com 

  

1580 

 

terkait hubungan Hindu-Muslim di Bali. Pemilihan informan dilakukan 

menggunakan teknik purposive dan snowball, yaitu memilih tokoh-tokoh yang 

dianggap mengetahui secara mendalam peristiwa komunikasi selama takbiran, 

kemudian berkembang kepada informan lain berdasarkan rekomendasi dari 

informan sebelumnya. Informan terdiri atas tokoh agama Hindu dan Muslim, 

kelian banjar, pecalang, panitia takbiran, pemuda desa, serta warga yang terlibat 

atau terdampak langsung oleh kegiatan tersebut.  

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui observasi langsung pada saat 

proses persiapan dan pelaksanaan takbiran untuk melihat dinamika interaksi lintas 

budaya di lapangan, wawancara mendalam untuk menggali makna subjektif para 

pelaku komunikasi, serta dokumentasi untuk memperkuat bukti empiris 

penelitian. Instrumen penelitian berupa pedoman wawancara semi-terstruktur, 

catatan lapangan, dan perekaman digital untuk memastikan data yang dihasilkan 

lengkap dan dapat diverifikasi. Lokasi penelitian dipusatkan di Desa Kepaon, 

Denpasar Selatan, karena desa ini memiliki karakter multikultural yang sangat 

kuat dan merupakan salah satu wilayah dengan sejarah panjang harmonisasi 

antara umat Hindu dan Muslim.  

Analisis data dilakukan mengikuti model Miles et al. (2014), meliputi 

proses reduksi data, penyajian data, dan penarikan simpulan secara berulang 

hingga menghasilkan temuan yang valid. Untuk menjaga keabsahan data, 

penelitian ini menggunakan triangulasi sumber, triangulasi teknik, dan triangulasi 

waktu, sehingga setiap informasi dapat dibandingkan antara berbagai informan, 

dan diperkuat melalui berbagai metode pengumpulan data. Peneliti juga 

mengambil posisi sebagai observer-participant yang memungkinkan untuk 

memahami konteks sosial secara lebih dekat tanpa mengganggu proses alami 

interaksi masyarakat. Melalui rancangan metodologis ini, penelitian diarahkan 

untuk menghasilkan gambaran komprehensif mengenai pola komunikasi 

antarbudaya, mekanisme koordinasi antar pemuka agama, strategi pencegahan 

konflik, serta nilai-nilai sosial dan kearifan lokal yang melandasi terbentuknya 

toleransi dalam tradisi takbiran keliling di Desa Kepaon. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Gambaran Umum Desa Kepaon, Denpasar Selatan, Bali 

Desa Kepaon merupakan salah satu wilayah permukiman yang terletak di 

Kecamatan Denpasar Selatan, Kota Denpasar, Bali. Kawasan ini dikenal luas 

sebagai Kampung Islam Kepaon, yakni sebuah komunitas Muslim yang hidup 

berdampingan secara harmonis di tengah masyarakat Hindu yang menjadi 

mayoritas di Bali. Secara historis, keberadaan masyarakat Muslim di Desa 

Kepaon telah berlangsung sejak masa kerajaan Badung, ketika para pendatang 

dari Bugis dan Melayu menetap dan menjalin hubungan sosial dengan masyarakat 

Hindu lokal. Hubungan genealogis ini kemudian berkembang dalam kurun waktu 

yang panjang, membentuk identitas budaya khas, dimana warga Muslim Kepaon 

banyak yang memiliki nama-nama Bali, menggunakan bahasa Bali sebagai bahasa 

ibu, serta mengikuti sejumlah adat dan tradisi lokal tanpa kehilangan identitas 

keagamaannya. Akulturasi ini menjadikan Desa Kepaon sebagai salah satu contoh 

komunitas multikultural paling harmonis di Bali. 

https://e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera
mailto:pantherajurnal@gmail.com


Uniform Resource Locator: https://e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera  

 

Panthera : Jurnal Ilmiah Pendidikan Sains dan Terapan 
E-ISSN 2808-246X; P-ISSN 2808-3636 

Volume 5, Issue 4, October 2025; Page, 1574-1596 

Email: pantherajurnal@gmail.com 

  

1581 

 

Dari sisi geografis, Desa Kepaon berada di wilayah yang strategis di 

Denpasar Selatan, dekat dengan pusat kota, kawasan pemukiman, perkantoran, 

dan wilayah agraris. Meskipun berada dalam lingkungan perkotaan, sebagian 

wilayah Desa Kepaon masih mempertahankan fungsi agraris melalui Subak 

Kepaon, sebuah lembaga irigasi tradisional khas Bali. Subak ini memiliki luas 

sawah sekitar 91 hektar dengan lebih dari 160 krama (petani) yang aktif 

mengelola lahan. Keberadaan subak menjadikan Desa Kepaon tetap memiliki 

karakter pedesaan yang melekat, terutama dalam pola kerja sama lintas agama di 

bidang pertanian, dimana petani Hindu dan Muslim saling bergantung pada sistem 

irigasi, pembagian air, dan kegiatan gotong royong di sawah. 

Dari sudut demografi, Desa Kepaon dihuni oleh umat Hindu sebagai 

mayoritas dan umat Muslim sebagai minoritas signifikan yang jumlahnya cukup 

besar. Komunitas Muslim tercatat aktif dalam berbagai kegiatan sosial-

keagamaan, dan keberadaan mereka telah diterima secara luas oleh masyarakat 

Hindu sebagai bagian integral dari kehidupan desa. Struktur sosial masyarakat 

Desa Kepaon didukung oleh sistem banjar, dimana warga Hindu dan Muslim 

sama-sama terlibat dalam kegiatan kemasyarakatan, meskipun masing-masing 

memiliki mekanisme keagamaan yang berbeda. Di sisi Muslim, Masjid Al-

Muhajirin menjadi pusat kegiatan ibadah, dakwah, dan pendidikan yang 

dilengkapi dengan lembaga pendidikan seperti RA, TPQ, dan madrasah kecil yang 

dikelola yayasan masjid. Keberadaan lembaga-lembaga ini memperkuat identitas 

religius komunitas Muslim serta memberikan ruang bagi pengembangan generasi 

muda. 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Gambar 2. Gambaran Masjid Al-Muhajirin Kepaon. 

 

Secara ekonomi, masyarakat Desa Kepaon menjalankan berbagai aktivitas 

usaha, baik dalam sektor formal maupun informal. Selain pertanian yang dikelola 

melalui subak, banyak warga yang bekerja di sektor perdagangan, jasa, industri 

kecil, dan kerajinan khas seperti produksi mukena Bali yang merupakan bentuk 

akulturasi budaya antara Islam dan Bali. Kehadiran LPD Desa Adat Kepaon juga 

mendukung aktivitas ekonomi masyarakat melalui layanan keuangan seperti 

tabungan, kredit usaha, dan layanan pembayaran yang memudahkan mobilitas 

ekonomi warga. Hal ini menunjukkan bahwa Desa Kepaon memiliki struktur 

ekonomi lokal yang cukup dinamis dan adaptif. 

https://e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera
mailto:pantherajurnal@gmail.com


Uniform Resource Locator: https://e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera  

 

Panthera : Jurnal Ilmiah Pendidikan Sains dan Terapan 
E-ISSN 2808-246X; P-ISSN 2808-3636 

Volume 5, Issue 4, October 2025; Page, 1574-1596 

Email: pantherajurnal@gmail.com 

  

1582 

 

Dalam bidang sosial dan budaya, Desa Kepaon dikenal sebagai kawasan 

yang memiliki tingkat toleransi tinggi. Berbagai kegiatan keagamaan, baik Hindu 

maupun Muslim berlangsung secara berdampingan tanpa menimbulkan konflik. 

Pada perayaan hari besar Islam seperti Idulfitri, masyarakat Hindu memberikan 

dukungan penuh, termasuk melalui pengawalan pecalang dan iringan gamelan 

beleganjur dalam tradisi takbiran keliling. Demikian pula dalam acara adat Hindu, 

warga Muslim ikut membantu persiapan dan bekerja sama dalam beberapa 

kegiatan banjar. Sinergi ini memperlihatkan bahwa identitas keagamaan tidak 

menghalangi terbangunnya solidaritas sosial dan rasa kebersamaan. 

Keseluruhan elemen tersebut menjadikan Desa Kepaon sebagai contoh 

nyata praktik harmonisasi antaragama yang dilandasi oleh akulturasi budaya, 

sejarah panjang interaksi, serta nilai-nilai lokal Bali seperti Menyama Braya dan 

Tat Twam Asi. Identitas komunal yang terbentuk di Desa Kepaon bukan hanya 

mencerminkan toleransi pasif, tetapi juga toleransi aktif, yaitu kesediaan 

masyarakat Hindu dan Muslim untuk saling mendukung, menjaga, dan 

menguatkan kehidupan sosial bersama. Dengan karakteristik inilah Desa Kepaon 

menjadi lokasi penting untuk mengkaji komunikasi antarbudaya dalam konteks 

pelaksanaan tradisi takbiran keliling. 

Asal Usul Komunitas Islam sebagai Fondasi Awal Akulturasi 

Asal-usul komunitas Muslim di Desa Kepaon merupakan fondasi utama 

terbentuknya akulturasi budaya yang kuat dan menjadi penjelas mengapa 

hubungan Hindu-Muslim di wilayah ini berlangsung harmonis hingga hari ini. 

Berdasarkan hasil wawancara dengan para tokoh masyarakat, keberadaan 

komunitas Muslim di Desa Kepaon tidak muncul dari arus migrasi modern 

sebagaimana terjadi pada banyak kampung kota, melainkan telah mengakar sejak 

abad ke-17. Para informan menjelaskan bahwa leluhur Muslim Desa Kepaon 

berasal dari kelompok pelaut Bugis dan Melayu yang singgah di pesisir Bali 

Selatan dan kemudian menjalin hubungan sosial dan ekonomi dengan masyarakat 

Hindu setempat. Hasil wawancara peneliti dengan salah seorang tokoh budaya 

mengatakan: 

“Dulu orang tua kami datang sebagai saudagar dan pelaut. Mereka 

diterima oleh raja dan diberi tempat tinggal. Sejak saat itu, hubungan kami 

dengan masyarakat Hindu sudah seperti saudara”. 
 

 
Gambar 3. Wawancara Bersama Tokoh Budaya. 

https://e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera
mailto:pantherajurnal@gmail.com


Uniform Resource Locator: https://e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera  

 

Panthera : Jurnal Ilmiah Pendidikan Sains dan Terapan 
E-ISSN 2808-246X; P-ISSN 2808-3636 

Volume 5, Issue 4, October 2025; Page, 1574-1596 

Email: pantherajurnal@gmail.com 

  

1583 

 

Dari hasil wawancara memperlihatkan bahwa hubungan awal antara 

pendatang Muslim dan masyarakat Hindu tidak berangkat dari konflik, melainkan 

dari penerimaan, kesediaan membuka ruang sosial, dan penghargaan timbal balik. 

Interaksi yang berlangsung lama ini kemudian berkembang menjadi hubungan 

genealogis melalui sejumlah perkawinan campuran pada masa lampau. Beberapa 

keluarga Muslim di Desa Kepaon bahkan diketahui masih memiliki ikatan 

kekerabatan dengan keturunan bangsawan Kerajaan Badung. Informan lain 

menegaskan bahwa: 

“Di sini ada yang ibunya keturunan raja, ada yang leluhurnya masih terkait 

dengan keluarga puri”. 
Dari informasi yang diperoleh, menunjukkan bahwa komunitas Muslim 

tidak menempati posisi sebagai kelompok asing atau terpinggirkan, tetapi sebagai 

bagian dari jaringan sosial yang diakui oleh masyarakat Hindu setempat. 

Legitimasi ini menjadi penting, karena menjadikan komunitas Muslim Kepaon 

sebagai “Orang Bali” yang berbeda agama, bukan sebagai kelompok luar yang 

datang kemudian dianggap membawa budaya baru yang mengancam kultur lokal. 

Dari perspektif teori akulturasi John W. Berry, hubungan historis seperti 

ini mencerminkan proses akulturasi integratif yang berlangsung secara sukarela 

dan berkesinambungan. Akulturasi integratif ditandai oleh dua ciri utama, yaitu 

kesediaan kelompok budaya minoritas mempertahankan identitasnya, dan pada 

saat yang sama bagimana kemampuan mereka untuk mengadopsi elemen budaya 

mayoritas. Komunitas Muslim Desa Kepaon memenuhi dua ciri tersebut. Mereka 

mempertahankan ajaran Islam, tradisi keagamaan, serta identitas komunitasnya, 

namun pada saat yang sama mengadopsi nilai-nilai budaya Bali, termasuk bahasa, 

etika pergaulan, sistem banjar, hingga gaya hidup sehari-hari. Banyak warga 

Muslim di Desa Kepaon menggunakan bahasa Bali sebagai bahasa ibu dan tetap 

mempertahankan nama-nama Bali seperti Wayan, Made, atau Ketut meskipun 

beragama Islam. Informan lain menjelaskan: 

“Kami ini Muslim, tapi sekaligus orang Bali. Bahasanya Bali, adatnya 

Bali, dan kami hidup dalam sistem banjar yang sama”. 
Bentuk akulturasi mendalam semacam ini tidak terjadi di banyak wilayah 

lain, karena umumnya hubungan Hindu-Muslim dibangun melalui interaksi 

modern yang relatif baru, misalnya karena pekerjaan, urbanisasi, atau pendidikan. 

Di Desa Kepaon, akulturasi justru tumbuh sejak masa pra-modern, sehingga 

hubungan sosial yang terbentuk lebih stabil, organik, dan mengakar. Hal ini 

tampak jelas ketika masyarakat menghadapi potensi ketegangan dalam kegiatan 

sosial-keagamaan. Karena memiliki sejarah panjang hidup bersama, kedua 

komunitas mampu memahami batasan, kebiasaan, dan sensitivitas budaya masing-

masing. Seorang tokoh Hindu mengatakan: 

“Kami tidak pernah merasa bahwa takbiran itu mengganggu. Sudah dari 

dulu berjalan. Kami tahu itu bagian dari ibadah mereka”. 
Pernyataan ini menunjukkan adanya pemahaman yang lahir dari 

pengalaman historis bersama, bukan sekadar toleransi formal. Hubungan historis 

ini juga menghasilkan tingkat kepercayaan (trust) yang tinggi antara Hindu dan 

Muslim di Desa Kepaon. Kepercayaan sosial ini membuat komunikasi 

antarbudaya berjalan lebih natural dan efektif, baik dalam urusan keseharian 

https://e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera
mailto:pantherajurnal@gmail.com


Uniform Resource Locator: https://e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera  

 

Panthera : Jurnal Ilmiah Pendidikan Sains dan Terapan 
E-ISSN 2808-246X; P-ISSN 2808-3636 

Volume 5, Issue 4, October 2025; Page, 1574-1596 

Email: pantherajurnal@gmail.com 

  

1584 

 

maupun kegiatan besar seperti takbiran keliling. Ketika umat Muslim mengadakan 

acara keagamaan, masyarakat Hindu tidak hanya memberi izin, tetapi terlibat 

secara aktif dalam bentuk pengamanan oleh pecalang, pengaturan lalu lintas, 

bahkan iringan seni budaya seperti gamelan beleganjur. Semua ini 

memperlihatkan bahwa toleransi di Desa Kepaon bukanlah toleransi pasif, tetapi 

toleransi aktif yang dibangun dari hubungan historis, kekerabatan, dan praktik 

sosial jangka panjang. 

Dengan demikian, akar sejarah terbentuknya komunitas Muslim Desa 

Kepaon menjadi fondasi kokoh bagi terwujudnya akulturasi budaya dan 

komunikasi antarbudaya yang harmonis. Faktor historis ini menjadi alasan utama 

mengapa toleransi di Desa Kepaon cenderung stabil dan bertahan lintas generasi, 

berbeda dengan banyak wilayah multikultural lain di Indonesia yang hubungan 

antaragamanya masih rentan konflik. Sejarah panjang tersebut bukan hanya 

membentuk identitas komunal, tetapi juga menciptakan kesadaran kolektif bahwa 

masyarakat Hindu dan Muslim di Desa Kepaon adalah satu kesatuan sosial yang 

telah hidup berdampingan selama ratusan tahun. Inilah fondasi yang membuat 

praktik toleransi, seperti dukungan terhadap tradisi takbiran keliling, serta dapat 

berlangsung secara alami dan berkesinambungan hingga hari ini. 

Pembauran Identitas: Bahasa Bali sebagai Bahasa Ibu 

Keunikan yang sangat menonjol dari komunitas Muslim di Desa Kepaon 

adalah penggunaan bahasa Bali sebagai bahasa ibu. Temuan wawancara 

menunjukkan bahwa hampir seluruh warga Muslim, baik anak-anak maupun 

orang dewasa berkomunikasi menggunakan bahasa Bali dalam kehidupan sehari-

hari, termasuk dalam interaksi internal sesama Muslim maupun ketika 

berhubungan dengan warga Hindu. Seorang informan bahkan mengatakan: 

“Kami ini Muslim, tapi sehari-hari ya Bali basa. Dari kecil sudah begitu, 

karena memang semua orang di sini pakai bahasa Bali”. 
 

 
Gambar 4. Wawancara Bersama Salah Satu Masyarakat Desa Kepaon. 

 

Pernyataan ini menegaskan bahwa identitas kultural masyarakat Muslim 

Desa Kepaon tidak berdiri secara eksklusif, tetapi menyatu secara natural dengan 

kultur lokal yang dominan. Dengan demikian, agama Islam di Desa Kepaon 

berkembang bukan dalam ruang yang terpisah dari budaya Bali, melainkan 

https://e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera
mailto:pantherajurnal@gmail.com


Uniform Resource Locator: https://e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera  

 

Panthera : Jurnal Ilmiah Pendidikan Sains dan Terapan 
E-ISSN 2808-246X; P-ISSN 2808-3636 

Volume 5, Issue 4, October 2025; Page, 1574-1596 

Email: pantherajurnal@gmail.com 

  

1585 

 

tumbuh melalui adaptasi, pembauran, dan proses saling menerima budaya yang 

berlangsung antargenerasi. 

Dalam perspektif komunikasi antarbudaya, kondisi ini mencerminkan 

proses cultural adaptation atau adaptasi budaya, yaitu penyesuaian yang 

dilakukan oleh kelompok minoritas terhadap budaya mayoritas tanpa kehilangan 

identitas inti mereka. Penggunaan bahasa Bali bukan sekadar kemampuan 

linguistik, tetapi merupakan strategi komunikasi yang efektif untuk menunjukkan 

penerimaan terhadap norma budaya lokal, serta membangun kedekatan sosial 

dengan kelompok mayoritas Hindu. Fungsi bahasa dalam konteks ini menjadi 

sangat penting. Pertama, bahasa Bali berperan sebagai alat komunikasi yang 

menumbuhkan keakraban, karena masyarakat Hindu merasa lebih dekat dengan 

komunitas Muslim yang menggunakan bahasa yang sama. Kedua, bahasa Bali 

menjadi simbol penerimaan budaya yang menandakan bahwa Muslim Desa 

Kepaon mengakui dan menghormati kultur lokal sebagai bagian dari kehidupan 

mereka. Ketiga, bahasa ini menjadi jembatan sosial yang mempermudah integrasi 

dalam aktivitas masyarakat, seperti kegiatan banjar, gotong royong, ritual sosial, 

hingga koordinasi kegiatan keagamaan. 

Penggunaan bahasa yang sama membuat batas-batas sosial antara Hindu 

dan Muslim menjadi cair. Kategori agama tidak lagi menjadi penanda perbedaan 

yang mencolok, karena bahasa telah menciptakan ruang komunikasi yang setara 

dan akrab. Informan Hindu menyebutkan: 

“Kami tidak pernah merasa berbeda, karena mereka juga bicara seperti 

kita. Rasanya sama saja, hanya agamanya yang berbeda”. 
Pernyataan ini memperlihatkan bagaimana bahasa memengaruhi persepsi 

identitas sosial. Ketika perbedaan bahasa dihapus, jarak sosial ikut mengecil, dan 

hubungan antarkomunitas menjadi lebih natural dan harmonis. Hal ini 

menjelaskan mengapa komunikasi antaragama di Desa Kepaon berlangsung 

hangat dan minim miskomunikasi, karena kedua komunitas memiliki ruang 

interaksi linguistik yang sama. 

Pembauran identitas melalui bahasa ini juga memiliki dampak yang 

signifikan terhadap keberlangsungan toleransi dalam kegiatan keagamaan, 

termasuk tradisi takbiran keliling. Karena bahasa sehari-hari yang digunakan 

sama, koordinasi antara panitia takbiran, pecalang, pemuda banjar, dan tokoh adat 

dapat berjalan lebih lancar tanpa hambatan terminologi atau kesalahpahaman. 

Bahkan, beberapa informan menyebutkan bahwa ketika panitia takbiran 

berkomunikasi dengan pecalang, bahasa yang digunakan adalah bahasa Bali halus 

sebagai bentuk hormat kepada adat, sehingga perbedaan agama tidak menjadi 

hambatan dalam proses kerja sama. Semua ini menunjukkan bahwa penggunaan 

bahasa Bali sebagai bahasa ibu bukan hanya mencerminkan adaptasi budaya, 

tetapi menjadi pilar penting terbentuknya kohesi sosial dan komunikasi 

antarbudaya yang efektif di Desa Kepaon. 

Interaksi Sosial Sehari-Hari sebagai Ruang Komunikasi Antarbudaya 

Interaksi sosial sehari-hari antara masyarakat Hindu dan Muslim di Desa 

Kepaon menjadi salah satu fondasi penting terbangunnya komunikasi antarbudaya 

yang harmonis. Berdasarkan hasil wawancara dengan para tokoh masyarakat, 

kedua komunitas berinteraksi secara intens di berbagai ruang kehidupan tanpa 

https://e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera
mailto:pantherajurnal@gmail.com


Uniform Resource Locator: https://e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera  

 

Panthera : Jurnal Ilmiah Pendidikan Sains dan Terapan 
E-ISSN 2808-246X; P-ISSN 2808-3636 

Volume 5, Issue 4, October 2025; Page, 1574-1596 

Email: pantherajurnal@gmail.com 

  

1586 

 

adanya batasan sosial yang memisahkan mereka. Di sektor pertanian misalnya, 

keterlibatan kedua komunitas dalam sistem subak menciptakan kerja sama yang 

erat dalam pengaturan air irigasi, waktu tanam, panen, dan kegiatan gotong 

royong. Seorang petani Muslim menuturkan: 

“Kalau soal air atau panen, kami selalu koordinasi dengan teman-teman 

Hindu. Tidak bisa jalan sendiri”. 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Gambar 5. Wawancara Bersama Ketua Pemuda Desa Kepaon. 

 

Hal ini menunjukkan bahwa kerja sama dalam subak tidak hanya bersifat 

teknis, tetapi juga menjadi wahana komunikasi antarbudaya yang berlangsung 

setiap hari. Di luar aktivitas pertanian, masyarakat Desa Kepaon juga banyak 

berinteraksi di area pantai yang menjadi ruang sosial bersama, tempat warga dari 

kedua komunitas melakukan kegiatan rekreasional, olahraga, dan pertemuan 

informal. Ruang-ruang ini memperkuat kedekatan sosial karena menjadi tempat 

bertemunya warga dari berbagai usia dan latar belakang. 

Banjar sebagai institusi sosial khas Bali juga menjadi ruang penting 

terjalinnya komunikasi antarbudaya. Meskipun banjar secara tradisi identik 

dengan komunitas Hindu, hasil wawancara menunjukkan bahwa warga Muslim 

turut terlibat dalam sejumlah kegiatan banjar, terutama kegiatan pemuda, 

keamanan lingkungan, dan kerja bakti. Seorang tokoh banjar menjelaskan: 

“Anak-anak muda Muslim kadang ikut ngayah atau bantu kegiatan kalau 

diperlukan. Hubungan kami sudah kayak keluarga”.  
Hal ini memperlihatkan bahwa identitas keagamaan tidak menjadi 

penghalang untuk berpartisipasi dalam kegiatan sosial berbasis adat. Bahkan, 

beberapa informan menyampaikan bahwa dalam konteks keluarga, terdapat 

banyak hubungan genealogis Hindu-Muslim yang terbentuk pada masa lampau, 

sehingga kedua komunitas memandang satu sama lain bukan sebagai “kelompok 

luar”, tetapi sebagai bagian dari jaringan kekerabatan yang lebih luas. Relasi 

genealogis ini memperkuat ikatan emosional yang menjadi dasar kuat bagi 

komunikasi antarbudaya yang penuh kepercayaan. 

Fenomena interaksi yang intens ini sejalan dengan konsep contact 

hypothesis dari Gordon Allport yang menyatakan bahwa kontak antar kelompok 

yang berlangsung dalam kondisi setara, kooperatif, dan didukung oleh norma 

sosial yang positif akan mengurangi prasangka dan membangun penerimaan. 

https://e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera
mailto:pantherajurnal@gmail.com


Uniform Resource Locator: https://e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera  

 

Panthera : Jurnal Ilmiah Pendidikan Sains dan Terapan 
E-ISSN 2808-246X; P-ISSN 2808-3636 

Volume 5, Issue 4, October 2025; Page, 1574-1596 

Email: pantherajurnal@gmail.com 

  

1587 

 

Kondisi tersebut sangat terlihat di Desa Kepaon. Hubungan Hindu-Muslim di desa 

ini berlangsung dalam struktur sosial yang egaliter atau tidak ada pemisahan 

ruang hidup, tidak ada segregasi pemukiman, dan kedua komunitas terlibat dalam 

aktivitas yang sama sebagai satu kesatuan masyarakat desa. Seorang tokoh Hindu 

menuturkan: 

“Kami dari dulu hidup berdampingan. Rumah berdempetan, sawah 

bersama, kalau ada masalah, diselesaikan secara kekeluargaan”. 
Pernyataan ini menggambarkan bahwa kontak sosial di Desa Kepaon 

bukan hanya sering terjadi, tetapi juga berlangsung dalam konteks yang positif 

dan setara, sehingga menjadi mekanisme alami untuk mengurangi prasangka dan 

memperkuat rasa saling percaya. Interaksi sosial yang terjalin secara rutin dan 

harmonis di Desa Kepaon juga mendorong terciptanya solidaritas antarwarga. 

Melalui kegiatan bersama, seperti gotong royong, perayaan adat, dan pertemuan 

komunitas, warga saling mengenal lebih dekat dan memahami latar belakang satu 

sama lain. Proses ini tidak hanya memperkuat jaringan sosial, tetapi juga 

membangun budaya saling menghargai dan toleransi, sehingga konflik dapat 

diminimalkan dan kerja sama dalam berbagai aspek kehidupan desa menjadi lebih 

efektif. 

Interaksi yang berlangsung setiap hari ini melahirkan apa yang disebut 

sebagai shared belonging atau rasa memiliki bersama. Rasa memiliki ini muncul 

karena warga dari kedua komunitas berbagi ruang hidup, berbagi pengalaman 

sosial, dan berbagi sejarah (Anrez, 2024; Degnen, 2016; Noviantri et al., 2019; 

Tamariska et al., 2019). Kesadaran bahwa mereka adalah bagian dari satu 

komunitas besar membuat identitas Hindu dan Muslim tidak menjadi pemisah, 

tetapi justru saling melengkapi dalam konteks kehidupan sosial Desa Kepaon. 

Shared belonging inilah yang kemudian menjadi modal sosial penting dalam 

proses toleransi, termasuk dalam pelaksanaan tradisi keagamaan seperti takbiran 

keliling. Karena sudah terbiasa berinteraksi dalam berbagai ruang sosial, 

koordinasi dan komunikasi lintas agama dalam kegiatan besar pun berjalan lancar, 

minim konflik, dan ditopang oleh rasa saling percaya yang kuat. 

Takbiran Keliling sebagai Bentuk Praktik Nyata Komunikasi Antarbudaya 

Tradisi takbiran keliling di Desa Kepaon menjadi contoh paling nyata 

bagaimana komunikasi antarbudaya dapat mengubah sebuah praktik keagamaan 

yang berpotensi menimbulkan ketegangan menjadi ruang kolaborasi sosial yang 

harmonis. Di banyak daerah di Indonesia, takbiran keliling sering kali dipandang 

sensitif, karena melibatkan penggunaan pengeras suara, arak-arakan kendaraan, 

antusiasme massa, serta penggunaan jalan umum yang dapat mengganggu 

aktivitas warga. Dalam konteks wilayah dengan mayoritas non-Muslim, potensi 

konflik tersebut cenderung semakin besar. Namun, berdasarkan hasil wawancara 

dengan tokoh Hindu dan Muslim di Desa Kepaon, tradisi ini justru berlangsung 

dengan damai, tertib, dan penuh dukungan lintas agama. Hal ini menunjukkan 

bahwa melalui dialog, saling pengertian, dan penyesuaian praktik budaya, 

perbedaan keyakinan tidak hanya bisa ditoleransi, tetapi juga menjadi sumber 

kekuatan untuk mempererat kohesi sosial. Seorang tokoh Hindu menyatakan: 

“Kami sudah biasa dengan takbiran dari dulu. Tidak ada yang merasa 

terganggu, malah kami ikut mengawal”. 

https://e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera
mailto:pantherajurnal@gmail.com


Uniform Resource Locator: https://e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera  

 

Panthera : Jurnal Ilmiah Pendidikan Sains dan Terapan 
E-ISSN 2808-246X; P-ISSN 2808-3636 

Volume 5, Issue 4, October 2025; Page, 1574-1596 

Email: pantherajurnal@gmail.com 

  

1588 

 

 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Gambar 6. Wawancara Bersama Ketua Takmir dan Jajarannya. 

 

Hasil wawancara menunjukkan bahwa kegiatan takbiran telah menjadi 

bagian dari siklus budaya bersama, bukan hanya ritual keagamaan komunitas 

Muslim. Salah satu faktor utama yang memungkinkan hal ini terjadi adalah 

koordinasi lintas komunitas yang berjalan sangat efektif. Takbiran keliling tidak 

hanya diatur oleh panitia Muslim, tetapi juga dikawal langsung oleh pecalang, 

yaitu petugas keamanan adat Hindu, serta para pemuda banjar. Kehadiran 

pecalang bukan hanya simbol dukungan, tetapi juga wujud nyata toleransi aktif. 

Mereka membantu mengatur arus lalu lintas, memastikan keamanan peserta, dan 

berkoordinasi dengan aparat desa untuk menjaga kelancaran acara. Seorang 

informan Muslim menegaskan: 

“Kalau takbiran, pecalang yang paling depan buka jalan. Itu sudah jadi 

kebiasaan tiap tahun”. 
Bentuk kolaborasi ini memperlihatkan bahwa toleransi di Desa Kepaon 

tidak berhenti pada sikap menerima, tetapi diwujudkan dalam tindakan konkret 

yang menunjukkan rasa saling peduli. 

Faktor kedua adalah kesadaran sejarah bersama. Karena tradisi takbiran 

sudah dilaksanakan sejak generasi sebelumnya, masyarakat Hindu memahami 

ritme, durasi, dan makna spiritual yang terkandung dalam kegiatan tersebut. 

Mereka tidak melihat takbiran sebagai gangguan, melainkan sebagai bagian dari 

dinamika kehidupan desa yang sudah lama menjadi tradisi. Informan Hindu 

bahkan menyebutkan: 

“Kami tahu itu malam kemenangan mereka. Dari kecil sudah melihat, jadi 

tidak ada masalah”. 
Pemahaman ini menandakan adanya penerimaan yang terbentuk melalui 

pengalaman lintas generasi, sehingga praktik keagamaan umat Muslim tidak 

dianggap asing atau mengancam. 

Aspek ketiga adalah komunikasi informal yang berlangsung antar tokoh 

masyarakat. Meski ada koordinasi resmi antara panitia takbiran, pihak banjar, dan 

pecalang, banyak kesepakatan justru terbentuk melalui hubungan personal yang 

terjalin sehari-hari. Kerap kali para tokoh hanya melakukan pembicaraan singkat, 

https://e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera
mailto:pantherajurnal@gmail.com


Uniform Resource Locator: https://e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera  

 

Panthera : Jurnal Ilmiah Pendidikan Sains dan Terapan 
E-ISSN 2808-246X; P-ISSN 2808-3636 

Volume 5, Issue 4, October 2025; Page, 1574-1596 

Email: pantherajurnal@gmail.com 

  

1589 

 

saling mengingatkan, atau berdiskusi secara kekeluargaan tanpa proses formal 

yang berbelit. Seorang tokoh banjar mengatakan: 

“Kadang tidak perlu rapat besar, cukup ngobrol sebentar di bale banjar. 

Semua sudah saling paham”. 
Hubungan sosial yang erat ini mempercepat proses negosiasi, mengurangi 

potensi miskomunikasi, dan memperkuat rasa saling percaya antar komunitas. 

Keempat, tidak adanya sekat ruang dan waktu membuat masyarakat Hindu 

tidak merasa terganggu dengan pelaksanaan takbiran. Karena kedua komunitas 

tinggal berdampingan dan telah terbiasa dengan aktivitas keagamaan masing-

masing, suara beduk dan takbir dipahami sebagai bagian dari ekspresi spiritual 

umat Muslim. Hubungan yang setara dan kedekatan emosional membuat aktivitas 

tersebut diterima secara wajar. Beberapa warga Hindu bahkan ikut menyaksikan 

arak-arakan takbir sebagai bagian dari kebersamaan desa. Hal ini menunjukkan 

bahwa toleransi di Desa Kepaon telah mencapai tahap internalisasi budaya, 

dimana menurut Dasopang et al. (2022), Makatita et al. (2022), Riyadi et al. 

(2022), dan Subandi & Sa’idy (2025), kehadiran tradisi agama lain tidak 

menimbulkan resistensi, tetapi diterima sebagai bagian dari identitas kolektif. 

Dengan demikian, takbiran keliling di Desa Kepaon menjadi studi kasus 

penting untuk melihat bagaimana komunikasi antarbudaya mampu mengubah 

sebuah ritual yang berpotensi konflik menjadi ruang perayaan yang inklusif dan 

kolaboratif. Keberhasilan ini tidak hanya disebabkan oleh koordinasi formal, 

tetapi oleh pola interaksi historis, kekerabatan sosial, dan nilai-nilai kearifan lokal 

yang terus dipraktikkan dalam kehidupan sehari-hari. Tradisi takbiran di Desa 

Kepaon memperlihatkan bahwa harmoni antaragama dapat terwujud ketika 

komunikasi antarbudaya berlangsung secara intens, natural, dan ditopang oleh 

sejarah panjang hidup bersama. 

Peran Tokoh Agama, Adat, dan Keluarga Kerajaan dalam Menjaga Harmoni 

Peran tokoh agama, tokoh adat, dan keluarga kerajaan menjadi salah satu 

pilar terpenting dalam menjaga harmoni antarumat beragama di Desa Kepaon. 

Berdasarkan hasil wawancara, keterlibatan berbagai aktor sosial ini tidak bersifat 

simbolik semata, tetapi aktif dan berkelanjutan dalam setiap kegiatan masyarakat. 

Tokoh agama Islam berperan sebagai penghubung internal komunitas Muslim 

sekaligus menjalin komunikasi intens dengan tokoh adat Hindu untuk memastikan 

setiap kegiatan keagamaan berjalan tertib dan selaras dengan nilai-nilai lokal Bali. 

Pada saat yang sama, tokoh adat Hindu memegang peran penting dalam 

membangun suasana kondusif, termasuk memberikan dukungan moral dan budaya 

dalam acara-acara besar umat Islam. Para pemuda banjar dan pecalang juga 

terlibat sebagai penjaga keamanan, pengatur arus massa, serta mediator informal 

ketika diperlukan. Keterlibatan pecalang dalam pengawalan takbiran misalnya, 

tidak hanya menunjukkan toleransi, tetapi juga menegaskan bahwa kedua 

komunitas memiliki tanggung jawab bersama sebagai satu kesatuan desa. 

Yang menarik, wawancara juga mengungkapkan peran istimewa dari Puri 

Pemecutan, yakni keluarga keturunan Kerajaan Badung dalam menjaga hubungan 

harmonis Hindu-Muslim di Desa Kepaon. Kehadiran pihak puri dalam acara-acara 

besar umat Islam seperti perayaan Maulid Nabi, malam takbiran, kegiatan 

kepemudaan, dan acara sosial lainnya menjadi simbol kuat hubungan historis yang 

https://e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera
mailto:pantherajurnal@gmail.com


Uniform Resource Locator: https://e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera  

 

Panthera : Jurnal Ilmiah Pendidikan Sains dan Terapan 
E-ISSN 2808-246X; P-ISSN 2808-3636 

Volume 5, Issue 4, October 2025; Page, 1574-1596 

Email: pantherajurnal@gmail.com 

  

1590 

 

panjang antara Muslim Desa Kepaon dan Kerajaan Badung. Salah seorang 

informan Muslim menyatakan: 

“Jika ada acara besar, kami selalu undang pihak puri, dan mereka hampir 

selalu hadir. Itu sudah tradisi sejak dulu”. 
Kehadiran keluarga kerajaan ini memiliki makna sosial dan budaya yang 

signifikan, yaitu memberikan legitimasi, penghargaan, sekaligus menunjukkan 

bahwa keberadaan komunitas Muslim bukanlah kelompok luar yang baru datang, 

tetapi bagian dari struktur sejarah masyarakat Bali. 

Keterlibatan keluarga kerajaan dalam kegiatan keagamaan umat Islam juga 

memperlihatkan bahwa komunikasi antarbudaya di Desa Kepaon berlangsung 

tidak hanya pada level masyarakat akar rumput, tetapi juga pada tingkat elit 

budaya (cultural elite) yang memiliki otoritas simbolik dalam masyarakat Bali. 

Dalam perspektif teori komunikasi antarbudaya, situasi ini berhubungan erat 

dengan konsep high-context communication, yaitu pola komunikasi yang tidak 

selalu mengandalkan pesan verbal yang eksplisit, tetapi disampaikan melalui 

simbol, kehadiran tokoh, gestur budaya, dan ritual sosial. Kehadiran tokoh dari 

Puri Pemecutan dalam acara Muslim misalnya, bukan sekadar kunjungan formal, 

tetapi bentuk komunikasi simbolik yang menegaskan hubungan kedekatan, 

penerimaan, dan kesetaraan. Simbol-simbol seperti duduk berdampingan, saling 

menghormati, serta penggunaan bahasa Bali halus dalam percakapan menjadi 

bentuk komunikasi nonverbal yang memiliki makna mendalam dalam budaya 

Bali. 

Keterlibatan tokoh agama dan adat dari kedua komunitas menunjukkan 

bagaimana kepemimpinan budaya memainkan peran dalam merawat kohesi sosial. 

Mereka tidak hanya menjadi jembatan komunikasi, tetapi juga penjaga stabilitas 

sosial yang memastikan bahwa potensi konflik dapat diatasi melalui dialog dan 

hubungan kekeluargaan. Para pemuda banjar dan pecalang yang berada di garis 

depan pelaksanaan kegiatan, ikut memperkuat fungsi ini dengan memastikan 

keamanan dan kelancaran acara tanpa memandang agama peserta. Dengan 

demikian, hubungan antarumat beragama di Desa Kepaon tidak hanya dibangun 

dari bawah ke atas, tetapi juga dari atas ke bawah melalui peran aktif tokoh-tokoh 

penting yang memiliki otoritas budaya, sosial, dan historis. Kehadiran dan 

keterlibatan mereka memperkuat keyakinan warga bahwa harmoni bukan hanya 

norma sosial, tetapi warisan budaya yang harus dijaga bersama. 

Toleransi Terwujud melalui Nilai Lokal dan Kesadaran Pluralisme 

Toleransi yang terwujud di Desa Kepaon tidak hanya bersifat formal atau 

administratif, tetapi lahir dari internalisasi nilai-nilai budaya lokal serta kesadaran 

pluralisme yang telah mengakar sejak lama. Berdasarkan hasil wawancara, 

masyarakat Hindu memandang keberadaan komunitas Muslim bukan sebagai 

kelompok luar atau pendatang, melainkan sebagai bagian dari keluarga besar yang 

hidup bersama secara turun-temurun. Nilai lokal seperti Menyama Braya yang 

mengajarkan bahwa semua orang adalah saudara tanpa memandang perbedaan 

latar belakang, menjadi dasar etis yang sangat kuat dalam hubungan sosial di Desa 

Kepaon. Seorang tokoh Hindu menyatakan: 

“Di sini semua sama, tidak ada Hindu dan Muslim kalau soal bertetangga. 

Yang penting saling bantu”. 

https://e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera
mailto:pantherajurnal@gmail.com


Uniform Resource Locator: https://e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera  

 

Panthera : Jurnal Ilmiah Pendidikan Sains dan Terapan 
E-ISSN 2808-246X; P-ISSN 2808-3636 

Volume 5, Issue 4, October 2025; Page, 1574-1596 

Email: pantherajurnal@gmail.com 

  

1591 

 

Pernyataan ini menggambarkan bagaimana nilai budaya bekerja dalam 

praktik sosial, sehingga toleransi muncul bukan karena kewajiban hukum, 

melainkan sebagai bagian dari identitas komunal. 

Selain Menyama Braya, prinsip Tat Twam Asi yang berarti “aku adalah 

kamu dan kamu adalah aku” juga memainkan peran penting dalam membentuk 

empati sosial antara Hindu dan Muslim. Nilai ini mendorong individu untuk 

menempatkan diri dalam posisi orang lain, sehingga tindakan dan sikap yang 

diambil selalu mempertimbangkan perasaan serta kebutuhan pihak lain. Hal ini 

tercermin dalam cara masyarakat Hindu menerima tradisi takbiran keliling yang 

dilakukan umat Islam, serta cara mereka memberikan ruang dan dukungan 

terhadap berbagai kegiatan keagamaan Muslim. Informan Hindu bahkan 

mengatakan: 

“Kami memahami makna ibadah mereka karena sejak kecil sudah hidup 

bersama”. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Gambar 7. Wawancara Bersama Tokoh Masyarakat Desa Kepaon. 

 

Menunjukkan bahwa Tat Twam Asi bukan hanya konsep filosofis, tetapi 

telah menjadi pedoman hidup yang membentuk relasi sosial sehari-hari. Di sisi 

lain, umat Islam Desa Kepaon menjaga hubungan yang harmonis dengan 

mengamalkan prinsip Lakum diinukum waliyadiin yang memiliki makna 

agamamu untukmu dan agamaku untukku yang tidak dipahami sebagai pembatas 

interaksi, melainkan sebagai bentuk penghormatan terhadap perbedaan. Prinsip ini 

menjadi landasan bagi umat Islam untuk tetap menjaga tata krama Bali, 

menghormati upacara Hindu, serta berpartisipasi dalam kegiatan banjar ketika 

diperlukan. Seorang tokoh Muslim menyebutkan: 

“Kami selalu hormat jika mereka ada upacara, dan mereka juga 

menghargai kegiatan kami. Itu sudah saling mengerti”.  
Sikap ini menunjukkan bahwa umat Islam tidak sekadar beradaptasi, tetapi 

juga secara aktif menjaga harmoni demi menjaga martabat sosial bersama. Dari 

perspektif akademik, fenomena ini memperlihatkan bahwa toleransi di Desa 

Kepaon merupakan bentuk toleransi aktif (active tolerance), bukan toleransi pasif 

yang hanya sebatas membiarkan keberadaan pihak lain tanpa interaksi. Toleransi 

https://e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera
mailto:pantherajurnal@gmail.com


Uniform Resource Locator: https://e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera  

 

Panthera : Jurnal Ilmiah Pendidikan Sains dan Terapan 
E-ISSN 2808-246X; P-ISSN 2808-3636 

Volume 5, Issue 4, October 2025; Page, 1574-1596 

Email: pantherajurnal@gmail.com 

  

1592 

 

aktif diwujudkan melalui berbagai bentuk praktik sosial, seperti partisipasi lintas 

agama dalam kegiatan masyarakat, dukungan langsung terhadap kegiatan 

keagamaan masing-masing komunitas, komunikasi terbuka antar tokoh agama dan 

adat, serta kerja sama antara pemuda banjar dan pemuda Muslim dalam berbagai 

kegiatan sosial. Kehadiran pecalang dalam pengawalan takbiran, keterlibatan 

pemuda Hindu dalam acara Maulid Nabi, serta koordinasi informal antartokoh 

dalam pengaturan kegiatan ibadah adalah contoh konkret bagaimana toleransi di 

Desa Kepaon bersifat dinamis dan berorientasi pada aksi. 

Keseluruhan dinamika ini menunjukkan bahwa hubungan Hindu-Muslim 

di Desa Kepaon tidak hanya dipertahankan melalui aturan formal atau kebijakan 

pemerintah, tetapi lebih kuat bertumpu pada nilai-nilai kearifan lokal, struktur 

sosial yang egaliter, dan kesadaran kolektif bahwa keberagaman merupakan 

bagian yang tidak terpisahkan dari identitas desa. Dengan demikian, toleransi di 

Desa Kepaon dapat dikategorikan sebagai toleransi berbasis budaya dan 

pengalaman hidup bersama yang jauh lebih kokoh dan berkelanjutan dibanding 

toleransi yang dibangun semata-mata oleh regulasi atau formalitas institusional. 

Tantangan Toleransi: Pendatang Baru 

Salah satu tantangan baru dalam menjaga harmoni antaragama di Desa 

Kepaon muncul dari keberadaan pendatang baru yang belum mengenal sejarah 

panjang hubungan Hindu-Muslim di wilayah ini. Berdasarkan hasil wawancara, 

para tokoh masyarakat menekankan bahwa sebagian pendatang, baik yang 

beragama Hindu maupun Muslim, tidak memiliki pemahaman yang memadai 

tentang tradisi lokal, ritme sosial desa, maupun nilai-nilai harmoni yang telah 

dijaga secara turun-temurun. Seorang tokoh adat mengungkapkan: 

“Yang kadang sulit itu warga baru, karena mereka belum tahu kebiasaan di 

sini. Mereka tidak salah, hanya belum paham”. 
Ketidaktahuan terhadap cara hidup masyarakat Desa Kepaon sering kali 

menjadi sumber potensi salah paham, misalnya terkait penggunaan pengeras 

suara, tata krama banjar, pola komunikasi, atau aktivitas adat dan ibadah. 

Pendatang baru yang terbiasa dengan lingkungan berbeda menafsirkan praktik-

praktik lokal secara keliru, sehingga menciptakan jarak sosial antara mereka dan 

warga asli. 

Fenomena ini sejalan dengan konsep cultural distance, yaitu jarak budaya 

yang muncul ketika individu atau kelompok memiliki cara hidup, nilai, atau 

bahasa yang berbeda dengan lingkungan barunya. Cultural distance dapat 

memengaruhi persepsi, menghasilkan misinterpretasi, dan bahkan memunculkan 

ketegangan bila tidak dikelola melalui komunikasi yang baik (Deng et al., 2024; 

Liu et al., 2018; Meliyani, 2025). Dalam konteks Desa Kepaon, pendatang yang 

tidak memahami sejarah toleransi Hindu-Muslim dapat menganggap beberapa 

kegiatan sebagai “mengganggu”, padahal bagi masyarakat lokal kegiatan tersebut 

merupakan bagian dari tradisi harmonis yang telah berlangsung ratusan tahun. 

Sebaliknya, ada juga pendatang Muslim yang belum sepenuhnya memahami etika 

sosial Bali atau peran banjar dalam menjaga ketertiban sosial, sehingga cenderung 

berperilaku kurang selaras dengan budaya lokal tanpa disadari. 

Oleh karena itu, para informan menekankan perlunya edukasi sosial bagi 

pendatang baru, baik melalui pengenalan budaya, dialog komunitas, maupun 

https://e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera
mailto:pantherajurnal@gmail.com


Uniform Resource Locator: https://e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera  

 

Panthera : Jurnal Ilmiah Pendidikan Sains dan Terapan 
E-ISSN 2808-246X; P-ISSN 2808-3636 

Volume 5, Issue 4, October 2025; Page, 1574-1596 

Email: pantherajurnal@gmail.com 

  

1593 

 

keterlibatan dalam kegiatan bersama. Tokoh adat memiliki peran penting untuk 

menjembatani pemahaman ini, terutama melalui pendekatan informal yang ramah 

dan komunikatif. Pendekatan yang bersifat personal dianggap lebih efektif, karena 

mencerminkan karakter masyarakat Desa Kepaon yang mengedepankan hubungan 

kekeluargaan dan kearifan lokal. Komunikasi lintas pendatang juga diperlukan 

agar mereka dapat memahami bahwa harmoni di Desa Kepaon bukanlah sesuatu 

yang terjadi dengan sendirinya, melainkan hasil dari sejarah panjang, hubungan 

genealogis, dan kerja sama lintas agama yang telah dipelihara turun-temurun. 

Dalam perspektif akademik, tantangan ini menunjukkan bahwa toleransi 

bukan kondisi yang statis, tetapi sesuatu yang harus terus dipelihara melalui 

komunikasi yang berkelanjutan. Harmoni yang telah terbangun selama ratusan 

tahun dapat melemah apabila tidak dirawat dengan baik, terutama ketika 

demografi desa mulai berubah. Karena itu, Desa Kepaon membutuhkan strategi 

komunikasi antarbudaya yang adaptif untuk memastikan bahwa nilai-nilai seperti 

Menyama Braya, Tat Twam Asi, dan Lakum Diinukum Waliyadiin tetap dapat 

dipahami, diterima, dan dipraktikkan oleh generasi baru maupun pendatang baru. 

Dengan cara inilah harmoni sosial di Desa Kepaon dapat terus bertahan dan 

berkembang di tengah perubahan zaman. 

 

SIMPULAN 

Penelitian ini menyimpulkan bahwa harmonisasi hubungan Hindu-Muslim 

di Desa Kepaon terbentuk melalui sejarah panjang hidup bersama, integrasi 

budaya, dan praktik komunikasi antarbudaya yang berlangsung secara konsisten 

lintas generasi. Fondasi historis yang kuat, penggunaan bahasa dan simbol budaya 

lokal, serta keterlibatan komunitas Muslim dalam struktur sosial Bali, seperti 

banjar dan sistem gotong royong melahirkan kedekatan kultural yang memperkuat 

rasa saling menerima. 

Komunikasi antarbudaya di Desa Kepaon berlangsung secara natural 

dalam kehidupan sehari-hari melalui interaksi sosial di lingkungan keluarga, 

banjar, tempat kerja, dan ruang publik. Nilai-nilai lokal seperti Menyama Braya 

dan Tat Twam Asi menjadi pedoman yang memfasilitasi penerimaan masyarakat 

Hindu terhadap praktik keagamaan Muslim, sementara komunitas Muslim 

menginternalisasi prinsip-prinsip keagamaan yang menekankan penghormatan 

terhadap budaya lokal. Pola komunikasi ini menciptakan hubungan yang setara 

dan saling percaya. 

Tradisi takbiran keliling menjadi contoh nyata efektivitas komunikasi 

lintas budaya tersebut. Melalui koordinasi antara tokoh adat, tokoh agama, 

pecalang, pemuda banjar, dan panitia takbiran, kegiatan keagamaan yang 

berpotensi sensitif justru mampu menjadi ruang kolaborasi dan toleransi aktif. 

Dukungan masyarakat Hindu serta pengawalan pecalang menunjukkan bahwa 

harmoni antarkelompok tidak sekadar bersifat seremonial, tetapi merupakan 

praktik sosial yang hidup.  
 

SARAN 

Penelitian selanjutnya disarankan untuk mengeksplorasi peran generasi 

muda dalam melanjutkan dan memodifikasi praktik komunikasi antarbudaya, serta 

https://e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera
mailto:pantherajurnal@gmail.com


Uniform Resource Locator: https://e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera  

 

Panthera : Jurnal Ilmiah Pendidikan Sains dan Terapan 
E-ISSN 2808-246X; P-ISSN 2808-3636 

Volume 5, Issue 4, October 2025; Page, 1574-1596 

Email: pantherajurnal@gmail.com 

  

1594 

 

menganalisis faktor-faktor yang berpotensi menghambat harmonisasi Hindu-

Muslim, seperti konflik sosial, ekonomi, atau perubahan demografis. Studi 

perbandingan antar desa atau wilayah dengan latar belakang sosial-budaya 

berbeda dapat dilakukan untuk mengetahui sejauh mana praktik harmonisasi di 

Desa Kepaon dapat direplikasi. Penelitian juga dapat menelaah pengaruh 

globalisasi, modernisasi, dan teknologi, termasuk media sosial, terhadap 

komunikasi lintas budaya serta keberlanjutan nilai-nilai lokal, serta merumuskan 

model praktik toleransi yang dapat dijadikan panduan bagi komunitas lain dalam 

membangun hubungan antaragama yang harmonis. 

 

DAFTAR RUJUKAN 

Anrez, D. N. (2024). Sense of Community pada Rumah Susun : Objek Studi 

Rumah Susun Cinta Kasih Buddha Tzu Chi 1 dan 2. Skripsi. Universitas 

Katolik Parahyangan. 

Arjawa, I. G. P. B. S., & Zulkifli, Z. (2021). The Social Integration of Hindu and 

Muslim Communities: The Practice of “Menyama-Braya” in 

Contemporary Bali. Studia Islamika, 28(1), 149-178. 

https://doi.org/10.36712/sdi.v28i1.10914 

Atmadja, I. N. K. (2015). Menyama Braya: Perspektif Budaya Bali. Denpasar: 

Udayana University Press. 

Dasopang, M. D., Adam, H. S. B. H., & Nasution, I. F. A. (2022). Integration of 

Religion and Culture in Muslim Minority Communities through Islamic 

Education. Jurnal Pendidikan Islam, 8(2), 221-238. 

https://doi.org/10.15575/jpi.v8i2.19445 

Degnen, C. (2016). Socialising Place Attachment: Place, Social Memory and 

Embodied Affordances. Ageing & Society, 36(1), 1645-1667. 

https://doi.org/10.1017/S0144686X15000653 

Deng, Y., Yan, X., Chen, M. -K., Nadeem, M. U., & Kulich, S. J. (2024). Does 

Culture Matter? Re-Examining Cultural Distance, Conflict, and Socio-

Cultural Adaptation in MNCs in Southwestern China. International 

Journal of Intercultural Relations, 103(1), 1-20. 

https://doi.org/10.1016/j.ijintrel.2024.102077 

Djunatan, S. (2023). Menghadapi Keragaman di Indonesia melalui Konsep 

Masyarakat Interkultural. Focus, 4(1), 71-80. 

https://doi.org/10.26593/focus.v4i1.6700 

Liang, N., Grayson, S. J., Kussman, M. A., Mildner, J. N., & Tamir, D. I. (2024). 

In-Person and Virtual Social Interactions Improve Well-Being During the 

Covid-19 Pandemic. Computers in Human Behavior Reports, 15(1), 1-13. 

https://doi.org/10.1016/j.chbr.2024.100455 

Liliweri, A. (2019). Prasangka, Konflik, dan Komunikasi Antarbudaya. Jakarta: 

Kencana. 

Liu, H., Li, X. R., Cárdenas, D. A., & Yang, Y. (2018). Perceived Cultural 

Distance and International Destination Choice: The Role of Destination 

Familiarity, Geographic Distance, and Cultural Motivation. Journal of 

Destination Marketing & Management, 9(1), 300-309. 

https://doi.org/10.1016/j.jdmm.2018.03.002 

https://e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera
mailto:pantherajurnal@gmail.com
https://doi.org/10.36712/sdi.v28i1.10914
https://doi.org/10.15575/jpi.v8i2.19445
https://doi.org/10.1017/S0144686X15000653
https://doi.org/10.1016/j.ijintrel.2024.102077
https://doi.org/10.26593/focus.v4i1.6700
https://doi.org/10.1016/j.chbr.2024.100455
https://doi.org/10.1016/j.jdmm.2018.03.002


Uniform Resource Locator: https://e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera  

 

Panthera : Jurnal Ilmiah Pendidikan Sains dan Terapan 
E-ISSN 2808-246X; P-ISSN 2808-3636 

Volume 5, Issue 4, October 2025; Page, 1574-1596 

Email: pantherajurnal@gmail.com 

  

1595 

 

Makatita, A. S., Husain, N. A., & Harahap, A. A. (2022). Maintaining Inter-

Religious Harmony through Acculturation of the Local Tradition in the 

Dani Muslim Community, Papua. Walisongo: Jurnal Penelitian Sosial 

Keagamaan, 30(1), 59-78. https://doi.org/10.21580/ws.30.1.12949 

Meliyani, S. N. A. (2025). Pengaruh Interaksi Lintas Budaya terhadap Terjadinya 

Miskomunikasi Nonverbal di Lingkungan Kampus. Jurnal Ilmiah 

Nusantara (JINU), 2(4), 836-844. https://doi.org/10.61722/jinu.v2i4.5203 

Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldaña, J. (2014). Qualitative Data Analysis: 

A Methods Sourcebook (4th Ed.). Thousand Oaks: Sage Publications. 

Musawir, L. O. A., Rahman, A., Samiel, E., & Latif, A. (2025). Komunikasi Antar 

Budaya dalam Meningkatkan Harmoni Masyarakat Multikultural. Jurnal 

Ilmu Komunikasi dan Sosial Politik, 2(4), 1001-1006. 

https://doi.org/10.62379/jiksp.v2i4.2565 

Noviantri, R. U., Wiranegara, H. W., & Supriatna, Y. (2019). Jenis Ruang Publik 

di Kampung Kota dan Sense of Community Warganya (Kasus: Kampung 

Kali Apuran, Jakarta Barat). Jurnal Pengembangan Kota, 7(2), 191-198. 

https://doi.org/10.14710/jpk.7.2.191-198 

Nuryahman, N. (2015). Masyarakat Islam di Kampung Kepaon Kota Denpasar 

Provinsi Bali. Jurnal “Al-Qalam”, 21(2), 327-334. 

https://doi.org/10.31969/alq.v21i2.238 

Putra, B. P., & Karina, M. E. (2022). Komunikasi Antarbudaya yang Efektif 

dalam Keberagaman Suku: (Studi pada Suku Rejang dan Jawa di Desa 

Sunda Kelapa Kabupaten Bengkulu Tengah). Jurnal Sarjana Ilmu 

Komunikasi (J-SIKOM), 3(2), 22-32. 

https://doi.org/10.36085/jsikom.v3i2.4127 

Rahmah, A., Widiyanarti, T., Ahadiyyah, A., Fauzan, A., Chaniago, A. N., Ayala, 

E. R., & Azahra, K. A. (2024). Adaptasi dalam Komunikasi Antarbudaya: 

Membangun Jembatan antara Tradisi dan Modernitas. Indonesian Culture 

and Religion Issues, 1(4), 1-14. https://doi.org/10.47134/diksima.v1i4.96 

Ramadhan, R., & Suryandari, N. (2025). Pengalaman Komunikasi Lintas Budaya 

dalam Membangun Toleransi antara Komunitas Hindu dan Muslim di 

Desa Sekelor Sidoarjo. Bhinneka : Jurnal Bintang Pendidikan dan 

Bahasa, 3(3), 78-86. https://doi.org/10.59024/bhinneka.v3i3.1506 

Riyadi, A., Hamid, N., & Saerozi, S. (2022). Internalization of Religious 

Tolerance through Cross-Cultural Dialogue in Kendal’s Art Performances. 

International Journal Ihya’ ’Ulum Al-Din, 24(2), 114-125. 

https://doi.org/10.21580/ihya.24.2.11377 

Shihab, M. Q. (2018). Wawasan Al-Qur’an: Tafsir Maudhu’i atas Pelbagai 

Persoalan Umat. Bandung: Mizan. 

Subandi, S., & Sa’idy, S. (2025). The Internalization of Multicultural Education 

and Religious Moderation in Strengthening the Character of University 

Students in Lampung. Al-Tadzkiyyah: Jurnal Pendidikan Islam, 16(1), 15-

27. https://doi.org/10.24042/002025162623200 

Suryadinata, L. (2016). Pluralisme, Konflik, dan Integrasi di Indonesia. Jakarta: 

LP3ES. 

Tamariska, S. R., Lestari, A. D. E., Septania, E. N., & Ulum, M. S. (2019). Peran 

https://e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera
mailto:pantherajurnal@gmail.com
https://doi.org/10.21580/ws.30.1.12949
https://doi.org/10.61722/jinu.v2i4.5203
https://doi.org/10.62379/jiksp.v2i4.2565
https://doi.org/10.14710/jpk.7.2.191-198
https://doi.org/10.31969/alq.v21i2.238
https://doi.org/10.36085/jsikom.v3i2.4127
https://doi.org/10.47134/diksima.v1i4.96
https://doi.org/10.59024/bhinneka.v3i3.1506
https://doi.org/10.21580/ihya.24.2.11377
https://doi.org/10.24042/002025162623200


Uniform Resource Locator: https://e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera  

 

Panthera : Jurnal Ilmiah Pendidikan Sains dan Terapan 
E-ISSN 2808-246X; P-ISSN 2808-3636 

Volume 5, Issue 4, October 2025; Page, 1574-1596 

Email: pantherajurnal@gmail.com 

  

1596 

 

Ruang Komunal dalam Menciptakan Sense of Community Studi 

Komparasi Perumahan Terencana dan Perumahan Tidak Terencana. Jurnal 

Koridor, 10(1), 65-73. https://doi.org/10.32734/koridor.v10i1.1388 

Thahir, M. (2023). Religious Plurality and the Urgency of Intercultural 

Communication in Indonesia. Rausyan Fikr : Jurnal Ilmu Studi 

Ushuluddin dan Filsafat, 19(1), 37-51. 

https://doi.org/10.24239/rsy.v19i1.1905 

Thaib, R. (2024). Komunikasi Multikultur dan Toleransi Beragama dalam 

Dinamika Bahasa dan Tradisi pada Masyarakat Bantik Buha, Sulawesi 

Utara. Journal Ilmiah Rinjani : Media Informasi Ilmiah Universitas 

Gunung Rinjani, 12(2), 33-47. https://doi.org/10.53952/jir.v12i2.581 

https://e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera
mailto:pantherajurnal@gmail.com
https://doi.org/10.32734/koridor.v10i1.1388
https://doi.org/10.24239/rsy.v19i1.1905
https://doi.org/10.53952/jir.v12i2.581

