E-ISSN 2808-246X; P-ISSN 2808-3636
Volume 5, Issue 4, October 2025; Page, 1574-1596
Email: pantherajurnal@gmail.com

PERAN KOMUNIKASI ANTARBUDAYA DALAM MEMBANGUN
TOLERANSI DI DESA KEPAON DENPASAR BALI
(STUDI KASUS TAKBIRAN KELILING)

Leny Rosalia!*, Muhamad Saleh?, & Mohammad Fakhri?
1.2&3program Studi Komunikasi dan Penyiaran Islam, Fakultas Dakwah dan IImu
Komunikasi, Universitas Islam Negeri Mataram, Jalan Gajah Mada Nomor 100,

Mataram, Nusa Tenggara Barat 83116, Indonesia
*Email: lenyrosalia7@gmail.com
Submit: 20-10-2025; Revised: 27-10-2025; Accepted: 30-10-2025; Published: 31-10-2025

ABSTRAK: Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis peran komunikasi antarbudaya dalam
membangun toleransi umat beragama pada pelaksanaan tradisi takbiran keliling di Desa Kepaon,
Denpasar Selatan, Bali. Desa Kepaon merupakan wilayah multikultural yang dihuni oleh umat
Hindu sebagai mayoritas dan komunitas Muslim sebagai minoritas signifikan, namun keduanya
mampu hidup harmonis melalui praktik komunikasi dan akulturasi budaya yang kuat. Penelitian
ini menggunakan metode kualitatif deskriptif dengan teknik pengumpulan data berupa observasi,
wawancara mendalam, dan dokumentasi. Informan penelitian terdiri atas tokoh adat Hindu, tokoh
agama Muslim, kelian banjar, pecalang, panitia takbiran, pemuda desa, serta warga yang terlibat
dalam pelaksanaan takbiran. Hasil penelitian menunjukkan bahwa komunikasi antarbudaya di
Desa Kepaon berjalan efektif melalui koordinasi intens antar tokoh agama, penggunaan bahasa dan
simbol budaya lokal, serta keberlanjutan interaksi sosial antara Hindu dan Muslim. Tradisi
takbiran keliling yang berpotensi memicu konflik justru menjadi ruang kolaborasi dan toleransi
aktif, karena adanya dukungan masyarakat Hindu, pengawalan pecalang, dan iringan gamelan
beleganjur oleh pemuda banjar. Penelitian ini menyimpulkan bahwa komunikasi antarbudaya
berbasis kearifan lokal seperti Menyama Braya dan hubungan genealogis yang panjang menjadi
faktor utama terciptanya harmoni. Temuan penelitian ini memberikan kontribusi penting dalam
pemahaman model komunikasi antarbudaya di wilayah multikultural, dan dapat menjadi rujukan
bagi daerah lain dalam mengelola kegiatan keagamaan minoritas secara damai.

Kata Kunci: Desa Kepaon, Harmonisasi Sosial, Komunikasi Antarbudaya, Takbiran Keliling,
Toleransi.

ABSTRACT: This study aims to analyze the role of intercultural communication in fostering
religious tolerance during the implementation of the takbiran keliling tradition in Kepaon Village,
South Denpasar, Bali. Kepaon is a multicultural area inhabited by a Hindu majority and a
significant Muslim minority, both of whom have maintained harmonious relations through
effective communication and strong cultural acculturation. This research employs a descriptive
qualitative method with data collected through observation, in-depth interviews, and
documentation. Informants include Hindu customary leaders, Muslim religious figures, banjar
leaders, pecalang, takbiran organizers, youth groups, and local residents involved in the event.
The findings reveal that intercultural communication in Kepaon is effective due to intensive
coordination among religious leaders, the use of local languages and cultural symbols, and
continuous social interaction between Hindus and Muslims. The takbiran keliling, which often
contains the potential for conflict in other regions, becomes a space for collaboration and active
tolerance in Kepaon, supported by Hindu communities, pecalang escorts, and beleganjur
performances by Hindu youth. This study concludes that intercultural communication based on
local wisdom such as Menyama Braya and long-standing genealogical ties is crucial in
maintaining social harmony. The results provide valuable insight into intercultural
communication practices in multicultural settings and offer a model for managing minority
religious activities peacefully in other regions.

Keywords: Kepaon Village, Social Harmonization, Intercultural Communication, Takbiran
Around, Tolerance.

Uniform Resource Locator: https://e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera 1574



https://e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera
mailto:pantherajurnal@gmail.com
mailto:lenyrosalia7@gmail.com

E-ISSN 2808-246X; P-ISSN 2808-3636
Volume 5, Issue 4, October 2025; Page, 1574-1596
Email: pantherajurnal@gmail.com

How to Cite: Rosalia, L., Saleh, M., & Fakhri, M. (2025). Peran Komunikasi Antarbudaya dalam
Membangun Toleransi di Desa Kepaon Denpasar Bali (Studi Kasus Takbiran Keliling). Panthera :
Jurnal Illmiah Pendidikan Sains dan Terapan, 5(4), 1574-1596.
https://doi.org/10.36312/panthera.v5i4.835

is Licensed Under a CC BY-SA4
Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License.

PENDAHULUAN

Indonesia merupakan negara multikultural yang ditandai oleh
keberagaman suku, agama, bahasa, dan budaya. Dalam masyarakat yang
majemuk, perbedaan merupakan kekayaan sekaligus potensi munculnya konflik
apabila tidak dikelola melalui komunikasi yang baik. Di tengah dinamika
pluralisme tersebut, komunikasi antarbudaya memegang peranan penting sebagai
instrumen untuk menumbuhkan pengertian bersama, membangun toleransi, dan
menciptakan keharmonisan sosial. Komunikasi antarbudaya bukan hanya
pertukaran pesan antarindividu yang berbeda latar belakang budaya, tetapi juga
proses saling memahami makna, nilai, simbol, dan cara hidup yang melekat pada
masing-masing komunitas (Djunatan, 2023; Musawir ef al., 2025; Putra & Karina,
2022; Ramadhan & Suryandari, 2025; Thahir, 2023; Thaib, 2024).

Pulau Bali dikenal sebagai salah satu wilayah yang berhasil
mempraktikkan harmoni antaragama secara berkelanjutan. Nilai-nilai lokal seperti
Menyama Braya yang berarti persaudaraan universal, serta prinsip 7at Twam Asi
yang menekankan kesadaran bahwa “Aku adalah kamu dan kamu adalah aku”,
menjadi fondasi relasi sosial masyarakat. Nilai-nilai tersebut tidak hanya menjadi
ajaran etis, tetapi tampil dalam praktik keseharian, seperti saling membantu lintas
agama, penghormatan terhadap ritual keagamaan, serta penyediaan ruang publik
yang inklusif bagi berbagai kelompok.

Desa Kepaon di Denpasar Selatan merupakan salah satu contoh konkret
dari praktik harmoni antaragama di Bali. Desa ini dihuni oleh umat Hindu sebagai
mayoritas dan komunitas Muslim sebagai minoritas yang telah hidup
berdampingan sejak abad ke-17. Hasil wawancara menunjukkan bahwa hubungan
Hindu-Muslim di Desa Kepaon tidak lahir secara tiba-tiba, tetapi merupakan hasil
proses historis yang panjang. Komunitas Muslim Kepaon berasal dari masyarakat
Bugis dan Melayu yang sejak ratusan tahun lalu berinteraksi, berbaur, bahkan
menikah dengan keluarga-keluarga Hindu lokal, termasuk keturunan bangsawan
Puri Badung. Hubungan genealogis ini menciptakan kedekatan emosional dan
kultural yang bertahan hingga kini.

Akulturasi budaya yang terjadi pun sangat kuat. Komunitas Muslim
Kepaon menggunakan bahasa Bali sebagai bahasa ibu, sebuah ciri yang
menunjukkan bahwa mereka tidak menempatkan diri sebagai kelompok terpisah,
tetapi menyatu sebagai bagian dari masyarakat Bali. Banyak warga Desa Kepaon
menyatakan dengan tegas bahwa mereka “orang Bali asli” meskipun beragama
Islam. Identitas religius dan identitas budaya hidup berdampingan secara
harmonis tanpa ada konflik nilai. Interaksi sosial yang intens di sawah (melalui
sistem subak), di pantai, di banjar, dan dalam kegiatan pemuda memperkuat

Uniform Resource Locator: https://e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera 1575



https://e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera
mailto:pantherajurnal@gmail.com
https://doi.org/10.36312/panthera.v5i4.835
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

E-ISSN 2808-246X; P-ISSN 2808-3636
Volume 5, Issue 4, October 2025; Page, 1574-1596
Email: pantherajurnal@gmail.com

hubungan sosial yang setara antara Hindu dan Muslim. Kehidupan sehari-hari
yang saling terjalin ini membuat batas-batas antaragama semakin cair dan
menciptakan rasa kebersamaan yang kuat.

Di antara berbagai praktik sosial di desa ini, tradisi takbiran keliling
menjadi fenomena yang sangat menarik untuk dikaji. Takbiran keliling
merupakan kegiatan keagamaan yang berpotensi menimbulkan ketegangan sosial
karena melibatkan konvoi massa, penggunaan pengeras suara, serta arak-arakan
melalui jalan umum. Di banyak daerah di Indonesia, kegiatan ini dapat memicu
konflik, terutama ketika dilakukan di wilayah mayoritas non-Muslim.

Namun di Desa Kepaon, tradisi ini berlangsung dengan damai, tertib, dan
bahkan mendapatkan dukungan aktif dari masyarakat Hindu. Pecalang mengawal
rute takbiran, pemuda Hindu mengiringi dengan gamelan beleganjur, dan warga
banjar menyediakan minuman bagi peserta takbir. Dalam beberapa kesempatan,
kelompok seni lain seperti barongsai dari komunitas Tionghoa Muslim juga ikut
berpartisipasi. Kehadiran seni lintas budaya ini menunjukkan bahwa harmoni di
Desa Kepaon bukan hanya toleransi pasif, tetapi sebuah bentuk toleransi aktif
yang menempatkan perbedaan sebagai bagian dari perayaan kebersamaan.

Tradisi takbiran di Desa Kepaon juga dikelola melalui komunikasi
antarbudaya yang matang. Panitia takbir selalu mengirimkan surat izin,
mengadakan pertemuan langsung dengan para kelian banjar, dan berdiskusi
dengan tokoh adat maupun tokoh agama Hindu. Menurut Liang et al. (2024),
komunikasi tatap muka dianggap paling efektif karena menumbuhkan rasa saling
percaya, keterbukaan, dan penghargaan terhadap budaya masing-masing.
Hubungan personal antara tokoh Hindu dan Muslim yang terbentuk sejak lama
menjadikan proses koordinasi berjalan tanpa gesekan. Kehadiran Puri Pemecutan
dalam kegiatan-kegiatan besar umat Islam, serta partisipasi komunitas Muslim
dalam acara adat Hindu, menunjukkan bahwa harmoni ini dibangun melalui
struktur sosial yang terjalin kuat dan bertimbal balik.

Temuan wawancara juga menunjukkan bahwa tradisi takbiran bukan
hanya syiar Islam, tetapi menjadi sarana dakwah melalui keteladanan. Ada kasus
dimana masyarakat non-Muslim tersentuh oleh suasana kebersamaan dalam
takbiran, sehingga kemudian memutuskan untuk memeluk Islam. Hal ini
menegaskan bahwa komunikasi antarbudaya tidak hanya berfungsi menjaga
harmoni, tetapi juga menjadi jembatan spiritual melalui interaksi sosial yang
manusiawi (Rahmah et al., 2024).

Fenomena-fenomena  tersebut menunjukkan bahwa  komunikasi
antarbudaya di Desa Kepaon tidak hanya berlangsung pada tataran simbolik,
tetapi diwujudkan dalam interaksi nyata, koordinasi lintas komunitas, serta
tindakan kolaboratif yang mencerminkan toleransi aktif. Relasi sosial antarumat
beragama di Desa Kepaon tidak dibangun secara instan, melainkan merupakan
hasil akulturasi panjang, hubungan genealogis, identitas budaya bersama, serta
nilai kearifan lokal yang terus diwariskan dari generasi ke generasi. Berbagai
praktik sosial tersebut memperlihatkan bagaimana nilai-nilai lokal mampu
memperkuat modal sosial yang menopang kerukunan antarwarga. Komunikasi
antarbudaya di Desa Kepaon menjadi ruang pembelajaran kolektif yang terus
membentuk kedewasaan masyarakat dalam mengelola perbedaan.

Uniform Resource Locator: https://e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera 1576



https://e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera
mailto:pantherajurnal@gmail.com

E-ISSN 2808-246X; P-ISSN 2808-3636
Volume 5, Issue 4, October 2025; Page, 1574-1596
Email: pantherajurnal@gmail.com

nlﬂ?—"h‘rzh‘ll)l"‘“g‘z“‘

MASJID BESAR AL-MUHAJIRIN KEPAON
o llam

Kepaon, Denpasar Selaton - al

pus

st. Abdul Ghani,S.Pd. |
2.H. Ahmad Jauhari

3.H S.Ag, MA
Muadzin:

1. Muhsinin

2. H. Ahmad Jauhari

Gambar 1. Gambaran Masjid Al-Muhajirin Kepaon.

Desa Kepaon di Kota Denpasar merupakan salah satu contoh konkret dari
penerapan nilai-nilai toleransi dan harmoni antaragama. Meskipun mayoritas
penduduknya beragama Hindu, desa ini juga menjadi tempat tinggal bagi
komunitas Muslim yang aktif dalam kehidupan keagamaan maupun sosial. Di
antara berbagai aktivitas keagamaan, tradisi takbiran keliling menjadi salah satu
praktik yang menonjol. Kegiatan yang dilaksanakan pada malam menjelang Hari
Raya Idul Fitri ini merupakan bentuk ekspresi kebahagiaan dan pengagungan
kepada Allah SWT yang biasanya dilakukan melalui konvoi kendaraan, bunyi
beduk, lantunan takbir, serta penggunaan pengeras suara.

Secara teoritis, kegiatan takbiran keliling memiliki potensi memunculkan
ketegangan sosial, terutama jika diselenggarakan di kawasan yang penduduknya
didominasi oleh pemeluk agama lain. Namun kondisi tersebut tidak tampak di
Desa Kepaon. Melalui pola komunikasi yang intens, koordinasi yang matang, dan
hubungan yang saling memahami antara tokoh agama Hindu dan Muslim,
kegiatan takbiran keliling justru dapat berlangsung dengan damai, tertib, dan
bahkan mendapatkan dukungan nyata dari masyarakat Hindu. Dukungan ini
mencerminkan adanya toleransi aktif yang tumbuh dari interaksi sosial yang
berkelanjutan.

Penelitian ini bertujuan menggali secara mendalam bagaimana komunikasi
antarbudaya dijalankan dalam kehidupan sehari-hari masyarakat Desa Kepaon,
khususnya dalam konteks penyelenggaraan tradisi takbiran keliling. Kajian ini
menguraikan bentuk-bentuk komunikasi yang digunakan, aktor-aktor kunci yang
terlibat, serta nilai-nilai lokal yang menopang terciptanya toleransi dan harmoni.
Melalui penelitian ini, diharapkan muncul pemahaman yang lebih luas mengenai
bagaimana komunikasi antarbudaya dapat berfungsi sebagai fondasi pembentukan
kohesi sosial. Temuan kajian ini juga diharapkan dapat menjadi model bagi
wilayah lain dalam mengelola keberagaman secara damai, konstruktif, dan
berkelanjutan. Penelitian ini berpotensi memberikan kontribusi teoritis maupun
praktis dalam memperkuat praktik komunikasi lintas budaya di tingkat komunitas.

Uniform Resource Locator: https://e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera 1577



https://e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera
mailto:pantherajurnal@gmail.com

E-ISSN 2808-246X; P-ISSN 2808-3636
Volume 5, Issue 4, October 2025; Page, 1574-1596
Email: pantherajurnal@gmail.com

Hingga saat ini, belum banyak penelitian yang secara khusus mengkaji
peran komunikasi antarbudaya dalam kegiatan keagamaan yang berpotensi
sensitif seperti takbiran keliling. Sebagian besar penelitian terdahulu lebih banyak
membahas harmoni sosial secara umum, peran kearifan lokal, atau hubungan
antaragama di Bali secara makro. Karena itu, penelitian ini menawarkan
perspektif baru dengan memfokuskan kajian pada bagaimana komunikasi
antarbudaya di Desa Kepaon mampu mengelola tradisi takbiran keliling sebagai
ruang literatur review.

Kajian mengenai komunikasi antarbudaya di Indonesia telah dibahas oleh
sejumlah peneliti, terutama dalam konteks masyarakat majemuk. Liliweri (2019)
menjelaskan bahwa komunikasi antarbudaya merupakan proses pertukaran makna
antara kelompok yang memiliki sistem budaya berbeda, sehingga keberhasilannya
sangat ditentukan oleh sikap memahami, menghargai, dan menyesuaikan diri
terhadap budaya lawan bicara. Pendapat ini relevan dengan konteks Desa Kepaon,
dimana komunitas Hindu dan Muslim menggunakan pola komunikasi yang saling
menyesuaikan, baik dari segi bahasa, norma adat, maupun perilaku sosial.

Suryadinata (2016) menekankan bahwa hubungan antaragama di Indonesia
hanya dapat berjalan harmonis jika komunikasi dilakukan secara terbuka dan
berkelanjutan. la menjelaskan bahwa konflik kerap muncul bukan karena
perbedaan agama, tetapi karena minimnya komunikasi antar kelompok berbeda
budaya. Dalam konteks Desa Kepaon, hal ini terlihat jelas pada pola komunikasi
yang rutin dilakukan antara tokoh Hindu dan Muslim menjelang kegiatan takbiran
keliling, melalui rapat banjar, koordinasi pecalang, dan komunikasi informal
antarkeluarga.

Kajian lokal tentang toleransi banyak dikemukakan oleh Shihab (2018)
yang menyatakan bahwa toleransi bukan sekadar membiarkan perbedaan, tetapi
membutuhkan keterlibatan aktif dalam menjaga keharmonisan. Konsep toleransi
aktif ini tampak jelas dalam praktik warga Hindu Kepaon yang tidak hanya
mengizinkan tradisi takbiran, tetapi ikut terlibat mengawal acara dan memberi
dukungan moral maupun logistik. Hal ini sejalan dengan temuan Nuryahman
(2015) yang menemukan bahwa hubungan genealogis yang panjang antara Hindu-
Muslim di Desa Kepaon memperkuat rasa persaudaraan lintas agama.

Atmadja (2015) mengenai Menyama Braya menyatakan bahwa nilai
kearifan lokal Bali berperan besar dalam membentuk perilaku sosial
masyarakatnya. Nilai tersebut membuat warga Bali memandang perbedaan
sebagai bagian dari hubungan kekeluargaan yang lebih luas. Karena itu, kegiatan
keagamaan seperti takbiran keliling tidak dipandang sebagai ancaman, melainkan
dianggap bagian dari kehidupan sosial desa yang harus dijaga. Kearifan lokal
inilah yang kemudian menjembatani interaksi harmonis antara umat Hindu dan
Muslim di Desa Kepaon.

Arjawa & Zulkifli (2021) melalui penelitiannya tentang hubungan
antaragama di Bali Selatan menemukan bahwa struktur sosial banjar memiliki
peran besar dalam menjaga harmoni antarumat beragama. Banjar tidak hanya
menjadi lembaga adat, tetapi tempat membangun jejaring sosial lintas agama.
Temuan ini sejalan dengan kondisi Desa Kepaon, dimana komunikasi antaragama
banyak terjadi melalui mekanisme adat banjar yang pada akhirnya mendukung

Uniform Resource Locator: https://e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera 1578



https://e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera
mailto:pantherajurnal@gmail.com

E-ISSN 2808-246X; P-ISSN 2808-3636
Volume 5, Issue 4, October 2025; Page, 1574-1596
Email: pantherajurnal@gmail.com

suksesnya tradisi takbiran keliling setiap tahun. Integrasi nilai adat dengan praktik
keagamaan mampu memperkuat solidaritas sosial sekaligus mencegah potensi
konflik antarumat.

Penelitian mengenai komunikasi antarbudaya dan toleransi di Indonesia
sudah cukup banyak dilakukan. Namun demikian, belum ada penelitian yang
secara khusus menyoroti dinamika komunikasi antarbudaya dalam pelaksanaan
tradisi takbiran keliling di wilayah mayoritas Hindu seperti Desa Kepaon.
Kesenjangan penelitian inilah yang menjadi ruang kontribusi bagi penelitian ini,
yaitu dengan menghadirkan kajian mendalam tentang bagaimana komunikasi
antarbudaya, kearifan lokal, serta hubungan sosial historis berperan dalam
menciptakan toleransi aktif di Desa Kepaon.

Meskipun berbagai penelitian terdahulu telah membahas komunikasi
antarbudaya, toleransi umat beragama, serta harmonisasi Hindu-Muslim di Balj,
namun penelitian-penelitian tersebut masih bersifat umum dan belum mengkaji
secara spesifik bagaimana komunikasi antarbudaya bekerja dalam konteks
kegiatan keagamaan yang berpotensi menimbulkan gesekan sosial. Sebagian besar
studi sebelumnya hanya menyoroti peran kearifan lokal seperti Menyama Braya,
struktur sosial banjar, atau hubungan geneologis sebagai faktor terciptanya
harmoni. Tidak satu pun penelitian yang secara mendalam mengkaji proses
komunikasi antaragama dikelola secara konkret dalam pelaksanaan takbiran
keliling, yaitu sebuah tradisi keagamaan minoritas Muslim yang berlangsung di
wilayah mayoritas Hindu dan berpotensi menimbulkan sensitivitas sosial.

Penelitian ini menjadi unik karena memfokuskan perhatian pada praktik
komunikasi antarbudaya yang bersifat operasional, mulai dari koordinasi antar
tokoh adat, mekanisme komunikasi panitia takbir dengan kelian banjar, peran
pecalang dalam mendampingi kegiatan, hingga bentuk keterlibatan pemuda Hindu
dalam mengiringi takbir. Penelitian ini juga menyoroti bagaimana hubungan
genealogis, penggunaan bahasa Bali oleh komunitas Muslim, serta nilai kearifan
lokal berperan sebagai modal budaya yang memperkuat toleransi aktif. Dengan
demikian, penelitian ini menawarkan kontribusi baru berupa model komunikasi
antarbudaya berbasis praktik lapangan yang dapat menjadi rujukan bagi wilayah
lain dalam mengelola tradisi keagamaan minoritas secara damai dan harmonis.

METODE

Penelitian ini menggunakan metode penelitian kualitatif dengan
pendekatan deskriptif, karena fokus penelitian diarahkan untuk memahami secara
mendalam bagaimana komunikasi antarbudaya berlangsung dalam konteks
pelaksanaan tradisi takbiran keliling di Desa Kepaon, Kota Denpasar, Bali.
Pendekatan kualitatif dipilih untuk menangkap realitas sosial secara alami,
menggali makna yang dibangun masyarakat, serta memahami pengalaman,
persepsi, dan praktik komunikasi yang dijalankan oleh pelaku lintas agama dalam
kehidupan sehari-hari.

Penelitian ini memanfaatkan data primer dan sekunder, dimana data
primer diperoleh langsung dari lapangan melalui observasi, wawancara
mendalam, dan percakapan informal, sedangkan data sekunder berasal dari
dokumen banjar, arsip desa, catatan rapat koordinasi, foto kegiatan, dan literatur

Uniform Resource Locator: https://e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera 1579



https://e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera
mailto:pantherajurnal@gmail.com

E-ISSN 2808-246X; P-ISSN 2808-3636
Volume 5, Issue 4, October 2025; Page, 1574-1596
Email: pantherajurnal@gmail.com

terkait hubungan Hindu-Muslim di Bali. Pemilihan informan dilakukan
menggunakan teknik purposive dan smowball, yaitu memilih tokoh-tokoh yang
dianggap mengetahui secara mendalam peristiwa komunikasi selama takbiran,
kemudian berkembang kepada informan lain berdasarkan rekomendasi dari
informan sebelumnya. Informan terdiri atas tokoh agama Hindu dan Muslim,
kelian banjar, pecalang, panitia takbiran, pemuda desa, serta warga yang terlibat
atau terdampak langsung oleh kegiatan tersebut.

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui observasi langsung pada saat
proses persiapan dan pelaksanaan takbiran untuk melihat dinamika interaksi lintas
budaya di lapangan, wawancara mendalam untuk menggali makna subjektif para
pelaku komunikasi, serta dokumentasi untuk memperkuat bukti empiris
penelitian. Instrumen penelitian berupa pedoman wawancara semi-terstruktur,
catatan lapangan, dan perekaman digital untuk memastikan data yang dihasilkan
lengkap dan dapat diverifikasi. Lokasi penelitian dipusatkan di Desa Kepaon,
Denpasar Selatan, karena desa ini memiliki karakter multikultural yang sangat
kuat dan merupakan salah satu wilayah dengan sejarah panjang harmonisasi
antara umat Hindu dan Muslim.

Analisis data dilakukan mengikuti model Miles et al. (2014), meliputi
proses reduksi data, penyajian data, dan penarikan simpulan secara berulang
hingga menghasilkan temuan yang valid. Untuk menjaga keabsahan data,
penelitian ini menggunakan triangulasi sumber, triangulasi teknik, dan triangulasi
waktu, sehingga setiap informasi dapat dibandingkan antara berbagai informan,
dan diperkuat melalui berbagai metode pengumpulan data. Peneliti juga
mengambil posisi sebagai observer-participant yang memungkinkan untuk
memahami konteks sosial secara lebih dekat tanpa mengganggu proses alami
interaksi masyarakat. Melalui rancangan metodologis ini, penelitian diarahkan
untuk menghasilkan gambaran komprehensif mengenai pola komunikasi
antarbudaya, mekanisme koordinasi antar pemuka agama, strategi pencegahan
konflik, serta nilai-nilai sosial dan kearifan lokal yang melandasi terbentuknya
toleransi dalam tradisi takbiran keliling di Desa Kepaon.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Gambaran Umum Desa Kepaon, Denpasar Selatan, Bali

Desa Kepaon merupakan salah satu wilayah permukiman yang terletak di
Kecamatan Denpasar Selatan, Kota Denpasar, Bali. Kawasan ini dikenal luas
sebagai Kampung Islam Kepaon, yakni sebuah komunitas Muslim yang hidup
berdampingan secara harmonis di tengah masyarakat Hindu yang menjadi
mayoritas di Bali. Secara historis, keberadaan masyarakat Muslim di Desa
Kepaon telah berlangsung sejak masa kerajaan Badung, ketika para pendatang
dari Bugis dan Melayu menetap dan menjalin hubungan sosial dengan masyarakat
Hindu lokal. Hubungan genealogis ini kemudian berkembang dalam kurun waktu
yang panjang, membentuk identitas budaya khas, dimana warga Muslim Kepaon
banyak yang memiliki nama-nama Bali, menggunakan bahasa Bali sebagai bahasa
ibu, serta mengikuti sejumlah adat dan tradisi lokal tanpa kehilangan identitas
keagamaannya. Akulturasi ini menjadikan Desa Kepaon sebagai salah satu contoh
komunitas multikultural paling harmonis di Bali.

Uniform Resource Locator: https://e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera 1580



https://e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera
mailto:pantherajurnal@gmail.com

E-ISSN 2808-246X; P-ISSN 2808-3636
Volume 5, Issue 4, October 2025; Page, 1574-1596
Email: pantherajurnal@gmail.com

Dari sisi geografis, Desa Kepaon berada di wilayah yang strategis di
Denpasar Selatan, dekat dengan pusat kota, kawasan pemukiman, perkantoran,
dan wilayah agraris. Meskipun berada dalam lingkungan perkotaan, sebagian
wilayah Desa Kepaon masih mempertahankan fungsi agraris melalui Subak
Kepaon, sebuah lembaga irigasi tradisional khas Bali. Subak ini memiliki luas
sawah sekitar 91 hektar dengan lebih dari 160 krama (petani) yang aktif
mengelola lahan. Keberadaan subak menjadikan Desa Kepaon tetap memiliki
karakter pedesaan yang melekat, terutama dalam pola kerja sama lintas agama di
bidang pertanian, dimana petani Hindu dan Muslim saling bergantung pada sistem
irigasi, pembagian air, dan kegiatan gotong royong di sawah.

Dari sudut demografi, Desa Kepaon dihuni oleh umat Hindu sebagai
mayoritas dan umat Muslim sebagai minoritas signifikan yang jumlahnya cukup
besar. Komunitas Muslim tercatat aktif dalam berbagai kegiatan sosial-
keagamaan, dan keberadaan mereka telah diterima secara luas oleh masyarakat
Hindu sebagai bagian integral dari kehidupan desa. Struktur sosial masyarakat
Desa Kepaon didukung oleh sistem banjar, dimana warga Hindu dan Muslim
sama-sama terlibat dalam kegiatan kemasyarakatan, meskipun masing-masing
memiliki mekanisme keagamaan yang berbeda. Di sisi Muslim, Masjid Al-
Muhajirin menjadi pusat kegiatan ibadah, dakwah, dan pendidikan yang
dilengkapi dengan lembaga pendidikan seperti RA, TPQ, dan madrasah kecil yang
dikelola yayasan masjid. Keberadaan lembaga-lembaga ini memperkuat identitas
religius komunitas Muslim serta memberikan ruang bagi pengembangan generasi
muda.

Gambar 2. Gambaran Masjid Al-Muhajirin Kepaon.

Secara ekonomi, masyarakat Desa Kepaon menjalankan berbagai aktivitas
usaha, baik dalam sektor formal maupun informal. Selain pertanian yang dikelola
melalui subak, banyak warga yang bekerja di sektor perdagangan, jasa, industri
kecil, dan kerajinan khas seperti produksi mukena Bali yang merupakan bentuk
akulturasi budaya antara Islam dan Bali. Kehadiran LPD Desa Adat Kepaon juga
mendukung aktivitas ekonomi masyarakat melalui layanan keuangan seperti
tabungan, kredit usaha, dan layanan pembayaran yang memudahkan mobilitas
ekonomi warga. Hal ini menunjukkan bahwa Desa Kepaon memiliki struktur
ekonomi lokal yang cukup dinamis dan adaptif.

Uniform Resource Locator: https://e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera 1581



https://e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera
mailto:pantherajurnal@gmail.com

E-ISSN 2808-246X; P-ISSN 2808-3636
Volume 5, Issue 4, October 2025; Page, 1574-1596
Email: pantherajurnal@gmail.com

Dalam bidang sosial dan budaya, Desa Kepaon dikenal sebagai kawasan
yang memiliki tingkat toleransi tinggi. Berbagai kegiatan keagamaan, baik Hindu
maupun Muslim berlangsung secara berdampingan tanpa menimbulkan konflik.
Pada perayaan hari besar Islam seperti Idulfitri, masyarakat Hindu memberikan
dukungan penuh, termasuk melalui pengawalan pecalang dan iringan gamelan
beleganjur dalam tradisi takbiran keliling. Demikian pula dalam acara adat Hindu,
warga Muslim ikut membantu persiapan dan bekerja sama dalam beberapa
kegiatan banjar. Sinergi ini memperlihatkan bahwa identitas keagamaan tidak
menghalangi terbangunnya solidaritas sosial dan rasa kebersamaan.

Keseluruhan elemen tersebut menjadikan Desa Kepaon sebagai contoh
nyata praktik harmonisasi antaragama yang dilandasi oleh akulturasi budaya,
sejarah panjang interaksi, serta nilai-nilai lokal Bali seperti Menyama Braya dan
Tat Twam Asi. Identitas komunal yang terbentuk di Desa Kepaon bukan hanya
mencerminkan toleransi pasif, tetapi juga toleransi aktif, yaitu kesediaan
masyarakat Hindu dan Muslim untuk saling mendukung, menjaga, dan
menguatkan kehidupan sosial bersama. Dengan karakteristik inilah Desa Kepaon
menjadi lokasi penting untuk mengkaji komunikasi antarbudaya dalam konteks
pelaksanaan tradisi takbiran keliling.

Asal Usul Komunitas Islam sebagai Fondasi Awal Akulturasi

Asal-usul komunitas Muslim di Desa Kepaon merupakan fondasi utama
terbentuknya akulturasi budaya yang kuat dan menjadi penjelas mengapa
hubungan Hindu-Muslim di wilayah ini berlangsung harmonis hingga hari ini.
Berdasarkan hasil wawancara dengan para tokoh masyarakat, keberadaan
komunitas Muslim di Desa Kepaon tidak muncul dari arus migrasi modern
sebagaimana terjadi pada banyak kampung kota, melainkan telah mengakar sejak
abad ke-17. Para informan menjelaskan bahwa leluhur Muslim Desa Kepaon
berasal dari kelompok pelaut Bugis dan Melayu yang singgah di pesisir Bali
Selatan dan kemudian menjalin hubungan sosial dan ekonomi dengan masyarakat
Hindu setempat. Hasil wawancara peneliti dengan salah seorang tokoh budaya
mengatakan:

“Dulu orang tua kami datang sebagai saudagar dan pelaut. Mereka

diterima oleh raja dan diberi tempat tinggal. Sejak saat itu, hubungan kami

dengan masyarakat Hindu sudah seperti saudara”.

Gambar 3. Wawancara Bersama Tokoh Budaya.
Uniform Resource Locator: https://e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera 1582



https://e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera
mailto:pantherajurnal@gmail.com

E-ISSN 2808-246X; P-ISSN 2808-3636
Volume 5, Issue 4, October 2025; Page, 1574-1596
Email: pantherajurnal@gmail.com

Dari hasil wawancara memperlihatkan bahwa hubungan awal antara
pendatang Muslim dan masyarakat Hindu tidak berangkat dari konflik, melainkan
dari penerimaan, kesediaan membuka ruang sosial, dan penghargaan timbal balik.
Interaksi yang berlangsung lama ini kemudian berkembang menjadi hubungan
genealogis melalui sejumlah perkawinan campuran pada masa lampau. Beberapa
keluarga Muslim di Desa Kepaon bahkan diketahui masih memiliki ikatan
kekerabatan dengan keturunan bangsawan Kerajaan Badung. Informan lain
menegaskan bahwa:

“Di sini ada yang ibunya keturunan raja, ada yang leluhurnya masih terkait

dengan keluarga puri”.

Dari informasi yang diperoleh, menunjukkan bahwa komunitas Muslim
tidak menempati posisi sebagai kelompok asing atau terpinggirkan, tetapi sebagai
bagian dari jaringan sosial yang diakui oleh masyarakat Hindu setempat.
Legitimasi ini menjadi penting, karena menjadikan komunitas Muslim Kepaon
sebagai “Orang Bali” yang berbeda agama, bukan sebagai kelompok luar yang
datang kemudian dianggap membawa budaya baru yang mengancam kultur lokal.

Dari perspektif teori akulturasi John W. Berry, hubungan historis seperti
ini mencerminkan proses akulturasi integratif yang berlangsung secara sukarela
dan berkesinambungan. Akulturasi integratif ditandai oleh dua ciri utama, yaitu
kesediaan kelompok budaya minoritas mempertahankan identitasnya, dan pada
saat yang sama bagimana kemampuan mereka untuk mengadopsi elemen budaya
mayoritas. Komunitas Muslim Desa Kepaon memenuhi dua ciri tersebut. Mereka
mempertahankan ajaran Islam, tradisi keagamaan, serta identitas komunitasnya,
namun pada saat yang sama mengadopsi nilai-nilai budaya Bali, termasuk bahasa,
etika pergaulan, sistem banjar, hingga gaya hidup sehari-hari. Banyak warga
Muslim di Desa Kepaon menggunakan bahasa Bali sebagai bahasa ibu dan tetap
mempertahankan nama-nama Bali seperti Wayan, Made, atau Ketut meskipun
beragama Islam. /nforman lain menjelaskan:

“Kami ini Muslim, tapi sekaligus orang Bali. Bahasanya Bali, adatnya

Bali, dan kami hidup dalam sistem banjar yang sama”.

Bentuk akulturasi mendalam semacam ini tidak terjadi di banyak wilayah
lain, karena umumnya hubungan Hindu-Muslim dibangun melalui interaksi
modern yang relatif baru, misalnya karena pekerjaan, urbanisasi, atau pendidikan.
Di Desa Kepaon, akulturasi justru tumbuh sejak masa pra-modern, sehingga
hubungan sosial yang terbentuk lebih stabil, organik, dan mengakar. Hal ini
tampak jelas ketika masyarakat menghadapi potensi ketegangan dalam kegiatan
sosial-keagamaan. Karena memiliki sejarah panjang hidup bersama, kedua
komunitas mampu memahami batasan, kebiasaan, dan sensitivitas budaya masing-
masing. Seorang tokoh Hindu mengatakan:

“Kami tidak pernah merasa bahwa takbiran itu mengganggu. Sudah dari

dulu berjalan. Kami tahu itu bagian dari ibadah mereka”.

Pernyataan ini menunjukkan adanya pemahaman yang lahir dari
pengalaman historis bersama, bukan sekadar toleransi formal. Hubungan historis
ini juga menghasilkan tingkat kepercayaan (frust) yang tinggi antara Hindu dan
Muslim di Desa Kepaon. Kepercayaan sosial ini membuat komunikasi
antarbudaya berjalan lebih natural dan efektif, baik dalam urusan keseharian

Uniform Resource Locator: https://e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera 1583



https://e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera
mailto:pantherajurnal@gmail.com

E-ISSN 2808-246X; P-ISSN 2808-3636
Volume 5, Issue 4, October 2025; Page, 1574-1596
Email: pantherajurnal@gmail.com

maupun kegiatan besar seperti takbiran keliling. Ketika umat Muslim mengadakan
acara keagamaan, masyarakat Hindu tidak hanya memberi izin, tetapi terlibat
secara aktif dalam bentuk pengamanan oleh pecalang, pengaturan lalu lintas,
bahkan iringan seni budaya seperti gamelan beleganjur. Semua ini
memperlihatkan bahwa toleransi di Desa Kepaon bukanlah toleransi pasif, tetapi
toleransi aktif yang dibangun dari hubungan historis, kekerabatan, dan praktik
sosial jangka panjang.

Dengan demikian, akar sejarah terbentuknya komunitas Muslim Desa
Kepaon menjadi fondasi kokoh bagi terwujudnya akulturasi budaya dan
komunikasi antarbudaya yang harmonis. Faktor historis ini menjadi alasan utama
mengapa toleransi di Desa Kepaon cenderung stabil dan bertahan lintas generasi,
berbeda dengan banyak wilayah multikultural lain di Indonesia yang hubungan
antaragamanya masih rentan konflik. Sejarah panjang tersebut bukan hanya
membentuk identitas komunal, tetapi juga menciptakan kesadaran kolektif bahwa
masyarakat Hindu dan Muslim di Desa Kepaon adalah satu kesatuan sosial yang
telah hidup berdampingan selama ratusan tahun. Inilah fondasi yang membuat
praktik toleransi, seperti dukungan terhadap tradisi takbiran keliling, serta dapat
berlangsung secara alami dan berkesinambungan hingga hari ini.

Pembauran Identitas: Bahasa Bali sebagai Bahasa Ibu

Keunikan yang sangat menonjol dari komunitas Muslim di Desa Kepaon
adalah penggunaan bahasa Bali sebagai bahasa ibu. Temuan wawancara
menunjukkan bahwa hampir seluruh warga Muslim, baik anak-anak maupun
orang dewasa berkomunikasi menggunakan bahasa Bali dalam kehidupan sehari-
hari, termasuk dalam interaksi internal sesama Muslim maupun ketika
berhubungan dengan warga Hindu. Seorang informan bahkan mengatakan:

“Kami ini Muslim, tapi sehari-hari ya Bali basa. Dari kecil sudah begitu,

karena memang semua orang di sini pakai bahasa Bali”.

. ' > J

Gambar 4. Wawancara Bersama Salah Satu Masyarakat Desa Kepaon.

Pernyataan ini menegaskan bahwa identitas kultural masyarakat Muslim
Desa Kepaon tidak berdiri secara eksklusif, tetapi menyatu secara natural dengan
kultur lokal yang dominan. Dengan demikian, agama Islam di Desa Kepaon
berkembang bukan dalam ruang yang terpisah dari budaya Bali, melainkan

Uniform Resource Locator: https://e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera 1584


https://e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera
mailto:pantherajurnal@gmail.com

E-ISSN 2808-246X; P-ISSN 2808-3636
Volume 5, Issue 4, October 2025; Page, 1574-1596
Email: pantherajurnal@gmail.com

tumbuh melalui adaptasi, pembauran, dan proses saling menerima budaya yang
berlangsung antargenerasi.

Dalam perspektif komunikasi antarbudaya, kondisi ini mencerminkan
proses cultural adaptation atau adaptasi budaya, yaitu penyesuaian yang
dilakukan oleh kelompok minoritas terhadap budaya mayoritas tanpa kehilangan
identitas inti mereka. Penggunaan bahasa Bali bukan sekadar kemampuan
linguistik, tetapi merupakan strategi komunikasi yang efektif untuk menunjukkan
penerimaan terhadap norma budaya lokal, serta membangun kedekatan sosial
dengan kelompok mayoritas Hindu. Fungsi bahasa dalam konteks ini menjadi
sangat penting. Pertama, bahasa Bali berperan sebagai alat komunikasi yang
menumbuhkan keakraban, karena masyarakat Hindu merasa lebih dekat dengan
komunitas Muslim yang menggunakan bahasa yang sama. Kedua, bahasa Bali
menjadi simbol penerimaan budaya yang menandakan bahwa Muslim Desa
Kepaon mengakui dan menghormati kultur lokal sebagai bagian dari kehidupan
mereka. Ketiga, bahasa ini menjadi jembatan sosial yang mempermudah integrasi
dalam aktivitas masyarakat, seperti kegiatan banjar, gotong royong, ritual sosial,
hingga koordinasi kegiatan keagamaan.

Penggunaan bahasa yang sama membuat batas-batas sosial antara Hindu
dan Muslim menjadi cair. Kategori agama tidak lagi menjadi penanda perbedaan
yang mencolok, karena bahasa telah menciptakan ruang komunikasi yang setara
dan akrab. Informan Hindu menyebutkan:

“Kami tidak pernah merasa berbeda, karena mereka juga bicara seperti

kita. Rasanya sama saja, hanya agamanya yang berbeda”.

Pernyataan ini memperlihatkan bagaimana bahasa memengaruhi persepsi
identitas sosial. Ketika perbedaan bahasa dihapus, jarak sosial ikut mengecil, dan
hubungan antarkomunitas menjadi lebih natural dan harmonis. Hal ini
menjelaskan mengapa komunikasi antaragama di Desa Kepaon berlangsung
hangat dan minim miskomunikasi, karena kedua komunitas memiliki ruang
interaksi linguistik yang sama.

Pembauran identitas melalui bahasa ini juga memiliki dampak yang
signifikan terhadap keberlangsungan toleransi dalam kegiatan keagamaan,
termasuk tradisi takbiran keliling. Karena bahasa sehari-hari yang digunakan
sama, koordinasi antara panitia takbiran, pecalang, pemuda banjar, dan tokoh adat
dapat berjalan lebih lancar tanpa hambatan terminologi atau kesalahpahaman.
Bahkan, beberapa informan menyebutkan bahwa ketika panitia takbiran
berkomunikasi dengan pecalang, bahasa yang digunakan adalah bahasa Bali halus
sebagai bentuk hormat kepada adat, sehingga perbedaan agama tidak menjadi
hambatan dalam proses kerja sama. Semua ini menunjukkan bahwa penggunaan
bahasa Bali sebagai bahasa ibu bukan hanya mencerminkan adaptasi budaya,
tetapi menjadi pilar penting terbentuknya kohesi sosial dan komunikasi
antarbudaya yang efektif di Desa Kepaon.

Interaksi Sosial Sehari-Hari sebagai Ruang Komunikasi Antarbudaya

Interaksi sosial sehari-hari antara masyarakat Hindu dan Muslim di Desa
Kepaon menjadi salah satu fondasi penting terbangunnya komunikasi antarbudaya
yang harmonis. Berdasarkan hasil wawancara dengan para tokoh masyarakat,
kedua komunitas berinteraksi secara intens di berbagai ruang kehidupan tanpa

Uniform Resource Locator: https://e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera 1585



https://e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera
mailto:pantherajurnal@gmail.com

E-ISSN 2808-246X; P-ISSN 2808-3636
Volume 5, Issue 4, October 2025; Page, 1574-1596
Email: pantherajurnal@gmail.com

adanya batasan sosial yang memisahkan mereka. Di sektor pertanian misalnya,
keterlibatan kedua komunitas dalam sistem subak menciptakan kerja sama yang
erat dalam pengaturan air irigasi, waktu tanam, panen, dan kegiatan gotong
royong. Seorang petani Muslim menuturkan:
“Kalau soal air atau panen, kami selalu koordinasi dengan teman-teman
Hindu. Tidak bisa jalan sendiri”.

Gambar 5. Wawancara Bersama Ketua Pemuda Desa Kepaon.

Hal ini menunjukkan bahwa kerja sama dalam subak tidak hanya bersifat
teknis, tetapi juga menjadi wahana komunikasi antarbudaya yang berlangsung
setiap hari. Di luar aktivitas pertanian, masyarakat Desa Kepaon juga banyak
berinteraksi di area pantai yang menjadi ruang sosial bersama, tempat warga dari
kedua komunitas melakukan kegiatan rekreasional, olahraga, dan pertemuan
informal. Ruang-ruang ini memperkuat kedekatan sosial karena menjadi tempat
bertemunya warga dari berbagai usia dan latar belakang.

Banjar sebagai institusi sosial khas Bali juga menjadi ruang penting
terjalinnya komunikasi antarbudaya. Meskipun banjar secara tradisi identik
dengan komunitas Hindu, hasil wawancara menunjukkan bahwa warga Muslim
turut terlibat dalam sejumlah kegiatan banjar, terutama kegiatan pemuda,
keamanan lingkungan, dan kerja bakti. Seorang tokoh banjar menjelaskan:

“Anak-anak muda Muslim kadang ikut ngayah atau bantu kegiatan kalau

diperlukan. Hubungan kami sudah kayak keluarga”.

Hal ini memperlihatkan bahwa identitas keagamaan tidak menjadi
penghalang untuk berpartisipasi dalam kegiatan sosial berbasis adat. Bahkan,
beberapa informan menyampaikan bahwa dalam konteks keluarga, terdapat
banyak hubungan genealogis Hindu-Muslim yang terbentuk pada masa lampau,
sehingga kedua komunitas memandang satu sama lain bukan sebagai “kelompok
luar”, tetapi sebagai bagian dari jaringan kekerabatan yang lebih luas. Relasi
genealogis ini memperkuat ikatan emosional yang menjadi dasar kuat bagi
komunikasi antarbudaya yang penuh kepercayaan.

Fenomena interaksi yang intens ini sejalan dengan konsep contact
hypothesis dari Gordon Allport yang menyatakan bahwa kontak antar kelompok
yang berlangsung dalam kondisi setara, kooperatif, dan didukung oleh norma
sosial yang positif akan mengurangi prasangka dan membangun penerimaan.

Uniform Resource Locator: https://e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera 1586



https://e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera
mailto:pantherajurnal@gmail.com

E-ISSN 2808-246X; P-ISSN 2808-3636
Volume 5, Issue 4, October 2025; Page, 1574-1596
Email: pantherajurnal@gmail.com

Kondisi tersebut sangat terlihat di Desa Kepaon. Hubungan Hindu-Muslim di desa
ini berlangsung dalam struktur sosial yang egaliter atau tidak ada pemisahan
ruang hidup, tidak ada segregasi pemukiman, dan kedua komunitas terlibat dalam
aktivitas yang sama sebagai satu kesatuan masyarakat desa. Seorang tokoh Hindu
menuturkan:

“Kami dari dulu hidup berdampingan. Rumah berdempetan, sawah

bersama, kalau ada masalah, diselesaikan secara kekeluargaan™.

Pernyataan ini menggambarkan bahwa kontak sosial di Desa Kepaon
bukan hanya sering terjadi, tetapi juga berlangsung dalam konteks yang positif
dan setara, sehingga menjadi mekanisme alami untuk mengurangi prasangka dan
memperkuat rasa saling percaya. Interaksi sosial yang terjalin secara rutin dan
harmonis di Desa Kepaon juga mendorong terciptanya solidaritas antarwarga.
Melalui kegiatan bersama, seperti gotong royong, perayaan adat, dan pertemuan
komunitas, warga saling mengenal lebih dekat dan memahami latar belakang satu
sama lain. Proses ini tidak hanya memperkuat jaringan sosial, tetapi juga
membangun budaya saling menghargai dan toleransi, sehingga konflik dapat
diminimalkan dan kerja sama dalam berbagai aspek kehidupan desa menjadi lebih
efektif.

Interaksi yang berlangsung setiap hari ini melahirkan apa yang disebut
sebagai shared belonging atau rasa memiliki bersama. Rasa memiliki ini muncul
karena warga dari kedua komunitas berbagi ruang hidup, berbagi pengalaman
sosial, dan berbagi sejarah (Anrez, 2024; Degnen, 2016; Noviantri et al., 2019;
Tamariska et al., 2019). Kesadaran bahwa mereka adalah bagian dari satu
komunitas besar membuat identitas Hindu dan Muslim tidak menjadi pemisah,
tetapi justru saling melengkapi dalam konteks kehidupan sosial Desa Kepaon.
Shared belonging inilah yang kemudian menjadi modal sosial penting dalam
proses toleransi, termasuk dalam pelaksanaan tradisi keagamaan seperti takbiran
keliling. Karena sudah terbiasa berinteraksi dalam berbagai ruang sosial,
koordinasi dan komunikasi lintas agama dalam kegiatan besar pun berjalan lancar,
minim konflik, dan ditopang oleh rasa saling percaya yang kuat.

Takbiran Keliling sebagai Bentuk Praktik Nyata Komunikasi Antarbudaya

Tradisi takbiran keliling di Desa Kepaon menjadi contoh paling nyata
bagaimana komunikasi antarbudaya dapat mengubah sebuah praktik keagamaan
yang berpotensi menimbulkan ketegangan menjadi ruang kolaborasi sosial yang
harmonis. Di banyak daerah di Indonesia, takbiran keliling sering kali dipandang
sensitif, karena melibatkan penggunaan pengeras suara, arak-arakan kendaraan,
antusiasme massa, serta penggunaan jalan umum yang dapat mengganggu
aktivitas warga. Dalam konteks wilayah dengan mayoritas non-Muslim, potensi
konflik tersebut cenderung semakin besar. Namun, berdasarkan hasil wawancara
dengan damai, tertib, dan penuh dukungan lintas agama. Hal ini menunjukkan
bahwa melalui dialog, saling pengertian, dan penyesuaian praktik budaya,
perbedaan keyakinan tidak hanya bisa ditoleransi, tetapi juga menjadi sumber
kekuatan untuk mempererat kohesi sosial. Seorang tokoh Hindu menyatakan:

“Kami sudah biasa dengan takbiran dari dulu. Tidak ada yang merasa

terganggu, malah kami ikut mengawal”.

Uniform Resource Locator: https://e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera 1587



https://e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera
mailto:pantherajurnal@gmail.com

E-ISSN 2808-246X; P-ISSN 2808-3636
Volume 5, Issue 4, October 2025; Page, 1574-1596
Email: pantherajurnal@gmail.com

Gambar 6. Wawancara Bersama Ketua Takmir dan J ajarannya.

Hasil wawancara menunjukkan bahwa kegiatan takbiran telah menjadi
bagian dari siklus budaya bersama, bukan hanya ritual keagamaan komunitas
Muslim. Salah satu faktor utama yang memungkinkan hal ini terjadi adalah
koordinasi lintas komunitas yang berjalan sangat efektif. Takbiran keliling tidak
hanya diatur oleh panitia Muslim, tetapi juga dikawal langsung oleh pecalang,
yaitu petugas keamanan adat Hindu, serta para pemuda banjar. Kehadiran
pecalang bukan hanya simbol dukungan, tetapi juga wujud nyata toleransi aktif.
Mereka membantu mengatur arus lalu lintas, memastikan keamanan peserta, dan
berkoordinasi dengan aparat desa untuk menjaga kelancaran acara. Seorang
informan Muslim menegaskan:

“Kalau takbiran, pecalang yang paling depan buka jalan. Itu sudah jadi

kebiasaan tiap tahun”.

Bentuk kolaborasi ini memperlihatkan bahwa toleransi di Desa Kepaon
tidak berhenti pada sikap menerima, tetapi diwujudkan dalam tindakan konkret
yang menunjukkan rasa saling peduli.

Faktor kedua adalah kesadaran sejarah bersama. Karena tradisi takbiran
sudah dilaksanakan sejak generasi sebelumnya, masyarakat Hindu memahami
ritme, durasi, dan makna spiritual yang terkandung dalam kegiatan tersebut.
Mereka tidak melihat takbiran sebagai gangguan, melainkan sebagai bagian dari
dinamika kehidupan desa yang sudah lama menjadi tradisi. /nforman Hindu
bahkan menyebutkan:

“Kami tahu itu malam kemenangan mereka. Dari kecil sudah melihat, jadi

tidak ada masalah”.

Pemahaman ini menandakan adanya penerimaan yang terbentuk melalui
pengalaman lintas generasi, sehingga praktik keagamaan umat Muslim tidak
dianggap asing atau mengancam.

Aspek ketiga adalah komunikasi informal yang berlangsung antar tokoh
masyarakat. Meski ada koordinasi resmi antara panitia takbiran, pihak banjar, dan
pecalang, banyak kesepakatan justru terbentuk melalui hubungan personal yang
terjalin sehari-hari. Kerap kali para tokoh hanya melakukan pembicaraan singkat,

Uniform Resource Locator: https://e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera 1588



https://e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera
mailto:pantherajurnal@gmail.com

E-ISSN 2808-246X; P-ISSN 2808-3636
Volume 5, Issue 4, October 2025; Page, 1574-1596
Email: pantherajurnal@gmail.com

saling mengingatkan, atau berdiskusi secara kekeluargaan tanpa proses formal
yang berbelit. Seorang tokoh banjar mengatakan:

“Kadang tidak perlu rapat besar, cukup ngobrol sebentar di bale banjar.

Semua sudah saling paham”.

Hubungan sosial yang erat ini mempercepat proses negosiasi, mengurangi
potensi miskomunikasi, dan memperkuat rasa saling percaya antar komunitas.

Keempat, tidak adanya sekat ruang dan waktu membuat masyarakat Hindu
tidak merasa terganggu dengan pelaksanaan takbiran. Karena kedua komunitas
tinggal berdampingan dan telah terbiasa dengan aktivitas keagamaan masing-
masing, suara beduk dan takbir dipahami sebagai bagian dari ekspresi spiritual
umat Muslim. Hubungan yang setara dan kedekatan emosional membuat aktivitas
tersebut diterima secara wajar. Beberapa warga Hindu bahkan ikut menyaksikan
arak-arakan takbir sebagai bagian dari kebersamaan desa. Hal ini menunjukkan
bahwa toleransi di Desa Kepaon telah mencapai tahap internalisasi budaya,
dimana menurut Dasopang et al. (2022), Makatita et al. (2022), Riyadi et al.
(2022), dan Subandi & Sa’idy (2025), kehadiran tradisi agama lain tidak
menimbulkan resistensi, tetapi diterima sebagai bagian dari identitas kolektif.

Dengan demikian, takbiran keliling di Desa Kepaon menjadi studi kasus
penting untuk melihat bagaimana komunikasi antarbudaya mampu mengubah
sebuah ritual yang berpotensi konflik menjadi ruang perayaan yang inklusif dan
kolaboratif. Keberhasilan ini tidak hanya disebabkan oleh koordinasi formal,
tetapi oleh pola interaksi historis, kekerabatan sosial, dan nilai-nilai kearifan lokal
yang terus dipraktikkan dalam kehidupan sehari-hari. Tradisi takbiran di Desa
Kepaon memperlihatkan bahwa harmoni antaragama dapat terwujud ketika
komunikasi antarbudaya berlangsung secara intens, natural, dan ditopang oleh
sejarah panjang hidup bersama.

Peran Tokoh Agama, Adat, dan Keluarga Kerajaan dalam Menjaga Harmoni

Peran tokoh agama, tokoh adat, dan keluarga kerajaan menjadi salah satu
pilar terpenting dalam menjaga harmoni antarumat beragama di Desa Kepaon.
Berdasarkan hasil wawancara, keterlibatan berbagai aktor sosial ini tidak bersifat
simbolik semata, tetapi aktif dan berkelanjutan dalam setiap kegiatan masyarakat.
Tokoh agama Islam berperan sebagai penghubung internal komunitas Muslim
sekaligus menjalin komunikasi intens dengan tokoh adat Hindu untuk memastikan
setiap kegiatan keagamaan berjalan tertib dan selaras dengan nilai-nilai lokal Bali.
Pada saat yang sama, tokoh adat Hindu memegang peran penting dalam
membangun suasana kondusif, termasuk memberikan dukungan moral dan budaya
dalam acara-acara besar umat Islam. Para pemuda banjar dan pecalang juga
terlibat sebagai penjaga keamanan, pengatur arus massa, serta mediator informal
ketika diperlukan. Keterlibatan pecalang dalam pengawalan takbiran misalnya,
tidak hanya menunjukkan toleransi, tetapi juga menegaskan bahwa kedua
komunitas memiliki tanggung jawab bersama sebagai satu kesatuan desa.

Yang menarik, wawancara juga mengungkapkan peran istimewa dari Puri
Pemecutan, yakni keluarga keturunan Kerajaan Badung dalam menjaga hubungan
harmonis Hindu-Muslim di Desa Kepaon. Kehadiran pihak puri dalam acara-acara
besar umat Islam seperti perayaan Maulid Nabi, malam takbiran, kegiatan
kepemudaan, dan acara sosial lainnya menjadi simbol kuat hubungan historis yang

Uniform Resource Locator: https://e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera 1589



https://e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera
mailto:pantherajurnal@gmail.com

E-ISSN 2808-246X; P-ISSN 2808-3636
Volume 5, Issue 4, October 2025; Page, 1574-1596
Email: pantherajurnal@gmail.com

panjang antara Muslim Desa Kepaon dan Kerajaan Badung. Salah seorang
informan Muslim menyatakan:

“Jika ada acara besar, kami selalu undang pihak puri, dan mereka hampir

selalu hadir. Itu sudah tradisi sejak dulu”.

Kehadiran keluarga kerajaan ini memiliki makna sosial dan budaya yang
signifikan, yaitu memberikan legitimasi, penghargaan, sekaligus menunjukkan
bahwa keberadaan komunitas Muslim bukanlah kelompok luar yang baru datang,
tetapi bagian dari struktur sejarah masyarakat Bali.

Keterlibatan keluarga kerajaan dalam kegiatan keagamaan umat Islam juga
memperlihatkan bahwa komunikasi antarbudaya di Desa Kepaon berlangsung
tidak hanya pada level masyarakat akar rumput, tetapi juga pada tingkat elit
budaya (cultural elite) yang memiliki otoritas simbolik dalam masyarakat Bali.
Dalam perspektif teori komunikasi antarbudaya, situasi ini berhubungan erat
dengan konsep high-context communication, yaitu pola komunikasi yang tidak
selalu mengandalkan pesan verbal yang eksplisit, tetapi disampaikan melalui
simbol, kehadiran tokoh, gestur budaya, dan ritual sosial. Kehadiran tokoh dari
Puri Pemecutan dalam acara Muslim misalnya, bukan sekadar kunjungan formal,
tetapi bentuk komunikasi simbolik yang menegaskan hubungan kedekatan,
penerimaan, dan kesetaraan. Simbol-simbol seperti duduk berdampingan, saling
menghormati, serta penggunaan bahasa Bali halus dalam percakapan menjadi
bentuk komunikasi nonverbal yang memiliki makna mendalam dalam budaya
Bali.

Keterlibatan tokoh agama dan adat dari kedua komunitas menunjukkan
bagaimana kepemimpinan budaya memainkan peran dalam merawat kohesi sosial.
Mereka tidak hanya menjadi jembatan komunikasi, tetapi juga penjaga stabilitas
sosial yang memastikan bahwa potensi konflik dapat diatasi melalui dialog dan
hubungan kekeluargaan. Para pemuda banjar dan pecalang yang berada di garis
depan pelaksanaan kegiatan, ikut memperkuat fungsi ini dengan memastikan
keamanan dan kelancaran acara tanpa memandang agama peserta. Dengan
demikian, hubungan antarumat beragama di Desa Kepaon tidak hanya dibangun
dari bawah ke atas, tetapi juga dari atas ke bawah melalui peran aktif tokoh-tokoh
penting yang memiliki otoritas budaya, sosial, dan historis. Kehadiran dan
keterlibatan mereka memperkuat keyakinan warga bahwa harmoni bukan hanya
norma sosial, tetapi warisan budaya yang harus dijaga bersama.

Toleransi Terwujud melalui Nilai Lokal dan Kesadaran Pluralisme

Toleransi yang terwujud di Desa Kepaon tidak hanya bersifat formal atau
administratif, tetapi lahir dari internalisasi nilai-nilai budaya lokal serta kesadaran
pluralisme yang telah mengakar sejak lama. Berdasarkan hasil wawancara,
masyarakat Hindu memandang keberadaan komunitas Muslim bukan sebagai
kelompok luar atau pendatang, melainkan sebagai bagian dari keluarga besar yang
hidup bersama secara turun-temurun. Nilai lokal seperti Menyama Braya yang
mengajarkan bahwa semua orang adalah saudara tanpa memandang perbedaan
latar belakang, menjadi dasar etis yang sangat kuat dalam hubungan sosial di Desa
Kepaon. Seorang tokoh Hindu menyatakan:

“Di sini semua sama, tidak ada Hindu dan Muslim kalau soal bertetangga.

Yang penting saling bantu”.

Uniform Resource Locator: https://e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera 1590



https://e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera
mailto:pantherajurnal@gmail.com

E-ISSN 2808-246X; P-ISSN 2808-3636
Volume 5, Issue 4, October 2025; Page, 1574-1596
Email: pantherajurnal@gmail.com

Pernyataan ini menggambarkan bagaimana nilai budaya bekerja dalam
praktik sosial, sehingga toleransi muncul bukan karena kewajiban hukum,
melainkan sebagai bagian dari identitas komunal.

Selain Menyama Braya, prinsip Tat Twam Asi yang berarti “aku adalah
kamu dan kamu adalah aku” juga memainkan peran penting dalam membentuk
empati sosial antara Hindu dan Muslim. Nilai ini mendorong individu untuk
menempatkan diri dalam posisi orang lain, sehingga tindakan dan sikap yang
diambil selalu mempertimbangkan perasaan serta kebutuhan pihak lain. Hal ini
tercermin dalam cara masyarakat Hindu menerima tradisi takbiran keliling yang
dilakukan umat Islam, serta cara mereka memberikan ruang dan dukungan
terhadap berbagai kegiatan keagamaan Muslim. Informan Hindu bahkan
mengatakan:

“Kami memahami makna ibadah mereka karena sejak kecil sudah hidup

bersama”.

\

Gambar 7. Wawancara Bersama Tokoh Masyarakat Desa Kepaon.

Menunjukkan bahwa Tat Twam Asi bukan hanya konsep filosofis, tetapi
telah menjadi pedoman hidup yang membentuk relasi sosial sehari-hari. Di sisi
lain, umat Islam Desa Kepaon menjaga hubungan yang harmonis dengan
mengamalkan prinsip Lakum diinukum waliyadiin yang memiliki makna
agamamu untukmu dan agamaku untukku yang tidak dipahami sebagai pembatas
interaksi, melainkan sebagai bentuk penghormatan terhadap perbedaan. Prinsip ini
menjadi landasan bagi umat Islam untuk tetap menjaga tata krama Bali,
menghormati upacara Hindu, serta berpartisipasi dalam kegiatan banjar ketika
diperlukan. Seorang tokoh Muslim menyebutkan:

“Kami selalu hormat jika mereka ada upacara, dan mereka juga

menghargai kegiatan kami. Itu sudah saling mengerti”.

Sikap ini menunjukkan bahwa umat Islam tidak sekadar beradaptasi, tetapi
juga secara aktif menjaga harmoni demi menjaga martabat sosial bersama. Dari
perspektif akademik, fenomena ini memperlihatkan bahwa toleransi di Desa
Kepaon merupakan bentuk toleransi aktif (active tolerance), bukan toleransi pasif
yang hanya sebatas membiarkan keberadaan pihak lain tanpa interaksi. Toleransi

Uniform Resource Locator: https://e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera 1591



https://e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera
mailto:pantherajurnal@gmail.com

E-ISSN 2808-246X; P-ISSN 2808-3636
Volume 5, Issue 4, October 2025; Page, 1574-1596
Email: pantherajurnal@gmail.com

aktif diwujudkan melalui berbagai bentuk praktik sosial, seperti partisipasi lintas
agama dalam kegiatan masyarakat, dukungan langsung terhadap kegiatan
keagamaan masing-masing komunitas, komunikasi terbuka antar tokoh agama dan
adat, serta kerja sama antara pemuda banjar dan pemuda Muslim dalam berbagai
kegiatan sosial. Kehadiran pecalang dalam pengawalan takbiran, keterlibatan
pemuda Hindu dalam acara Maulid Nabi, serta koordinasi informal antartokoh
dalam pengaturan kegiatan ibadah adalah contoh konkret bagaimana toleransi di
Desa Kepaon bersifat dinamis dan berorientasi pada aksi.

Keseluruhan dinamika ini menunjukkan bahwa hubungan Hindu-Muslim
di Desa Kepaon tidak hanya dipertahankan melalui aturan formal atau kebijakan
pemerintah, tetapi lebih kuat bertumpu pada nilai-nilai kearifan lokal, struktur
sosial yang egaliter, dan kesadaran kolektif bahwa keberagaman merupakan
bagian yang tidak terpisahkan dari identitas desa. Dengan demikian, toleransi di
Desa Kepaon dapat dikategorikan sebagai toleransi berbasis budaya dan
pengalaman hidup bersama yang jauh lebih kokoh dan berkelanjutan dibanding
toleransi yang dibangun semata-mata oleh regulasi atau formalitas institusional.
Tantangan Toleransi: Pendatang Baru

Salah satu tantangan baru dalam menjaga harmoni antaragama di Desa
Kepaon muncul dari keberadaan pendatang baru yang belum mengenal sejarah
panjang hubungan Hindu-Muslim di wilayah ini. Berdasarkan hasil wawancara,
para tokoh masyarakat menekankan bahwa sebagian pendatang, baik yang
beragama Hindu maupun Muslim, tidak memiliki pemahaman yang memadai
tentang tradisi lokal, ritme sosial desa, maupun nilai-nilai harmoni yang telah
dijaga secara turun-temurun. Seorang tokoh adat mengungkapkan:

“Yang kadang sulit itu warga baru, karena mereka belum tahu kebiasaan di

sini. Mereka tidak salah, hanya belum paham™.

Ketidaktahuan terhadap cara hidup masyarakat Desa Kepaon sering kali
menjadi sumber potensi salah paham, misalnya terkait penggunaan pengeras
suara, tata krama banjar, pola komunikasi, atau aktivitas adat dan ibadah.
Pendatang baru yang terbiasa dengan lingkungan berbeda menafsirkan praktik-
praktik lokal secara keliru, sehingga menciptakan jarak sosial antara mereka dan
warga asli.

Fenomena ini sejalan dengan konsep cultural distance, yaitu jarak budaya
yang muncul ketika individu atau kelompok memiliki cara hidup, nilai, atau
bahasa yang berbeda dengan lingkungan barunya. Cultural distance dapat
memengaruhi persepsi, menghasilkan misinterpretasi, dan bahkan memunculkan
ketegangan bila tidak dikelola melalui komunikasi yang baik (Deng ef al., 2024;
Liu et al., 2018; Meliyani, 2025). Dalam konteks Desa Kepaon, pendatang yang
tidak memahami sejarah toleransi Hindu-Muslim dapat menganggap beberapa
kegiatan sebagai “mengganggu”, padahal bagi masyarakat lokal kegiatan tersebut
merupakan bagian dari tradisi harmonis yang telah berlangsung ratusan tahun.
Sebaliknya, ada juga pendatang Muslim yang belum sepenuhnya memahami etika
sosial Bali atau peran banjar dalam menjaga ketertiban sosial, sehingga cenderung
berperilaku kurang selaras dengan budaya lokal tanpa disadari.

Oleh karena itu, para informan menekankan perlunya edukasi sosial bagi
pendatang baru, baik melalui pengenalan budaya, dialog komunitas, maupun

Uniform Resource Locator: https://e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera 1592



https://e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera
mailto:pantherajurnal@gmail.com

E-ISSN 2808-246X; P-ISSN 2808-3636
Volume 5, Issue 4, October 2025; Page, 1574-1596
Email: pantherajurnal@gmail.com

keterlibatan dalam kegiatan bersama. Tokoh adat memiliki peran penting untuk
menjembatani pemahaman ini, terutama melalui pendekatan informal yang ramah
dan komunikatif. Pendekatan yang bersifat personal dianggap lebih efektif, karena
mencerminkan karakter masyarakat Desa Kepaon yang mengedepankan hubungan
kekeluargaan dan kearifan lokal. Komunikasi lintas pendatang juga diperlukan
agar mereka dapat memahami bahwa harmoni di Desa Kepaon bukanlah sesuatu
yang terjadi dengan sendirinya, melainkan hasil dari sejarah panjang, hubungan
genealogis, dan kerja sama lintas agama yang telah dipelihara turun-temurun.

Dalam perspektif akademik, tantangan ini menunjukkan bahwa toleransi
bukan kondisi yang statis, tetapi sesuatu yang harus terus dipelihara melalui
komunikasi yang berkelanjutan. Harmoni yang telah terbangun selama ratusan
tahun dapat melemah apabila tidak dirawat dengan baik, terutama ketika
demografi desa mulai berubah. Karena itu, Desa Kepaon membutuhkan strategi
komunikasi antarbudaya yang adaptif untuk memastikan bahwa nilai-nilai seperti
Menyama Braya, Tat Twam Asi, dan Lakum Diinukum Waliyadiin tetap dapat
dipahami, diterima, dan dipraktikkan oleh generasi baru maupun pendatang baru.
Dengan cara inilah harmoni sosial di Desa Kepaon dapat terus bertahan dan
berkembang di tengah perubahan zaman.

SIMPULAN

Penelitian ini menyimpulkan bahwa harmonisasi hubungan Hindu-Muslim
di Desa Kepaon terbentuk melalui sejarah panjang hidup bersama, integrasi
budaya, dan praktik komunikasi antarbudaya yang berlangsung secara konsisten
lintas generasi. Fondasi historis yang kuat, penggunaan bahasa dan simbol budaya
lokal, serta keterlibatan komunitas Muslim dalam struktur sosial Bali, seperti
banjar dan sistem gotong royong melahirkan kedekatan kultural yang memperkuat
rasa saling menerima.

Komunikasi antarbudaya di Desa Kepaon berlangsung secara natural
dalam kehidupan sehari-hari melalui interaksi sosial di lingkungan keluarga,
banjar, tempat kerja, dan ruang publik. Nilai-nilai lokal seperti Menyama Braya
dan Tat Twam Asi menjadi pedoman yang memfasilitasi penerimaan masyarakat
Hindu terhadap praktik keagamaan Muslim, sementara komunitas Muslim
menginternalisasi prinsip-prinsip keagamaan yang menekankan penghormatan
terhadap budaya lokal. Pola komunikasi ini menciptakan hubungan yang setara
dan saling percaya.

Tradisi takbiran keliling menjadi contoh nyata efektivitas komunikasi
lintas budaya tersebut. Melalui koordinasi antara tokoh adat, tokoh agama,
pecalang, pemuda banjar, dan panitia takbiran, kegiatan keagamaan yang
berpotensi sensitif justru mampu menjadi ruang kolaborasi dan toleransi aktif.
Dukungan masyarakat Hindu serta pengawalan pecalang menunjukkan bahwa
harmoni antarkelompok tidak sekadar bersifat seremonial, tetapi merupakan
praktik sosial yang hidup.

SARAN
Penelitian selanjutnya disarankan untuk mengeksplorasi peran generasi
muda dalam melanjutkan dan memodifikasi praktik komunikasi antarbudaya, serta

Uniform Resource Locator: https://e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera 1593



https://e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera
mailto:pantherajurnal@gmail.com

E-ISSN 2808-246X; P-ISSN 2808-3636
Volume 5, Issue 4, October 2025; Page, 1574-1596
Email: pantherajurnal@gmail.com

menganalisis faktor-faktor yang berpotensi menghambat harmonisasi Hindu-
Muslim, seperti konflik sosial, ekonomi, atau perubahan demografis. Studi
perbandingan antar desa atau wilayah dengan latar belakang sosial-budaya
berbeda dapat dilakukan untuk mengetahui sejauh mana praktik harmonisasi di
Desa Kepaon dapat direplikasi. Penelitian juga dapat menelaah pengaruh
globalisasi, modernisasi, dan teknologi, termasuk media sosial, terhadap
komunikasi lintas budaya serta keberlanjutan nilai-nilai lokal, serta merumuskan
model praktik toleransi yang dapat dijadikan panduan bagi komunitas lain dalam
membangun hubungan antaragama yang harmonis.

DAFTAR RUJUKAN

Anrez, D. N. (2024). Sense of Community pada Rumah Susun : Objek Studi
Rumah Susun Cinta Kasih Buddha 7zu Chi 1 dan 2. Skripsi. Universitas
Katolik Parahyangan.

Arjawa, . G. P. B. S., & Zulkifli, Z. (2021). The Social Integration of Hindu and
Muslim  Communities: The Practice of “Menyama-Braya” in
Contemporary Bali. Studia Islamika, 28(1), 149-178.
https://doi.org/10.36712/sd1.v2811.10914

Atmadja, I. N. K. (2015). Menyama Braya: Perspektif Budaya Bali. Denpasar:
Udayana University Press.

Dasopang, M. D., Adam, H. S. B. H., & Nasution, I. F. A. (2022). Integration of
Religion and Culture in Muslim Minority Communities through Islamic
Education. Jurnal Pendidikan Islam, 8(2), 221-238.
https://doi.org/10.15575/jp1.v8i2.19445

Degnen, C. (2016). Socialising Place Attachment: Place, Social Memory and
Embodied Affordances. Ageing & Society, 36(1), 1645-1667.
https://doi.org/10.1017/S0144686X15000653

Deng, Y., Yan, X., Chen, M. -K., Nadeem, M. U., & Kulich, S. J. (2024). Does
Culture Matter? Re-Examining Cultural Distance, Conflict, and Socio-
Cultural Adaptation in MNCs in Southwestern China. International
Journal of Intercultural Relations, 103(1), 1-20.
https://doi.org/10.1016/].1jintrel.2024.102077

Djunatan, S. (2023). Menghadapi Keragaman di Indonesia melalui Konsep
Masyarakat Interkultural. Focus, 4(1), 71-80.
https://doi.org/10.26593/focus.v4i1.6700

Liang, N., Grayson, S. J., Kussman, M. A., Mildner, J. N., & Tamir, D. 1. (2024).
In-Person and Virtual Social Interactions Improve Well-Being During the
Covid-19 Pandemic. Computers in Human Behavior Reports, 15(1), 1-13.
https://doi.org/10.1016/j.chbr.2024.100455

Liliweri, A. (2019). Prasangka, Konflik, dan Komunikasi Antarbudaya. Jakarta:
Kencana.

Liu, H., Li, X. R., Cardenas, D. A., & Yang, Y. (2018). Perceived Cultural
Distance and International Destination Choice: The Role of Destination
Familiarity, Geographic Distance, and Cultural Motivation. Journal of
Destination Marketing & Management, 9(1), 300-309.
https://doi.org/10.1016/].jdmm.2018.03.002

Uniform Resource Locator: https://e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera 1594



https://e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera
mailto:pantherajurnal@gmail.com
https://doi.org/10.36712/sdi.v28i1.10914
https://doi.org/10.15575/jpi.v8i2.19445
https://doi.org/10.1017/S0144686X15000653
https://doi.org/10.1016/j.ijintrel.2024.102077
https://doi.org/10.26593/focus.v4i1.6700
https://doi.org/10.1016/j.chbr.2024.100455
https://doi.org/10.1016/j.jdmm.2018.03.002

E-ISSN 2808-246X; P-ISSN 2808-3636
Volume 5, Issue 4, October 2025; Page, 1574-1596
Email: pantherajurnal@gmail.com

Makatita, A. S., Husain, N. A., & Harahap, A. A. (2022). Maintaining Inter-
Religious Harmony through Acculturation of the Local Tradition in the
Dani Muslim Community, Papua. Walisongo: Jurnal Penelitian Sosial
Keagamaan, 30(1), 59-78. https://doi.org/10.21580/ws.30.1.12949

Meliyani, S. N. A. (2025). Pengaruh Interaksi Lintas Budaya terhadap Terjadinya
Miskomunikasi Nonverbal di Lingkungan Kampus. Jurnal I[lmiah
Nusantara (JINU), 2(4), 836-844. https://doi.org/10.61722/jinu.v2i4.5203

Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldana, J. (2014). Qualitative Data Analysis:
A Methods Sourcebook (4th Ed.). Thousand Oaks: Sage Publications.

Musawir, L. O. A., Rahman, A., Samiel, E., & Latif, A. (2025). Komunikasi Antar
Budaya dalam Meningkatkan Harmoni Masyarakat Multikultural. Jurnal
Ilmu  Komunikasi  dan  Sosial  Politik, 2(4), 1001-1006.
https://doi.org/10.62379/jiksp.v2i4.2565

Noviantri, R. U., Wiranegara, H. W., & Supriatna, Y. (2019). Jenis Ruang Publik
di Kampung Kota dan Sense of Community Warganya (Kasus: Kampung
Kali Apuran, Jakarta Barat). Jurnal Pengembangan Kota, 7(2), 191-198.
https://doi.org/10.14710/jpk.7.2.191-198

Nuryahman, N. (2015). Masyarakat Islam di Kampung Kepaon Kota Denpasar
Provinsi Bali. Jurnal “Al-Qalam”, 21(2), 327-334.
https://doi.org/10.31969/alq.v21i2.238

Putra, B. P., & Karina, M. E. (2022). Komunikasi Antarbudaya yang Efektif
dalam Keberagaman Suku: (Studi pada Suku Rejang dan Jawa di Desa
Sunda Kelapa Kabupaten Bengkulu Tengah). Jurnal Sarjana Illmu
Komunikasi (J-SIKOM), 3(2), 22-32.
https://doi.org/10.36085/jsikom.v3i2.4127

Rahmah, A., Widiyanarti, T., Ahadiyyah, A., Fauzan, A., Chaniago, A. N., Ayala,
E. R., & Azahra, K. A. (2024). Adaptasi dalam Komunikasi Antarbudaya:
Membangun Jembatan antara Tradisi dan Modernitas. Indonesian Culture
and Religion Issues, 1(4), 1-14. https://doi.org/10.47134/diksima.v1i4.96

Ramadhan, R., & Suryandari, N. (2025). Pengalaman Komunikasi Lintas Budaya
dalam Membangun Toleransi antara Komunitas Hindu dan Muslim di
Desa Sekelor Sidoarjo. Bhinneka : Jurnal Bintang Pendidikan dan
Bahasa, 3(3), 78-86. https://doi.org/10.59024/bhinneka.v3i3.1506

Riyadi, A., Hamid, N., & Saerozi, S. (2022). Internalization of Religious
Tolerance through Cross-Cultural Dialogue in Kendal’s Art Performances.
International  Journal Ihya’ 'Ulum  Al-Din, 24(2), 114-125.
https://doi.org/10.21580/ihya.24.2.11377

Shihab, M. Q. (2018). Wawasan Al-Qur’an: Tafsir Maudhu’i atas Pelbagai
Persoalan Umat. Bandung: Mizan.

Subandi, S., & Sa’idy, S. (2025). The Internalization of Multicultural Education
and Religious Moderation in Strengthening the Character of University
Students in Lampung. Al-Tadzkiyyah: Jurnal Pendidikan Islam, 16(1), 15-
27. https://doi.org/10.24042/002025162623200

Suryadinata, L. (2016). Pluralisme, Konflik, dan Integrasi di Indonesia. Jakarta:
LP3ES.

Tamariska, S. R., Lestari, A. D. E., Septania, E. N., & Ulum, M. S. (2019). Peran

Uniform Resource Locator: https://e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera 1595



https://e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera
mailto:pantherajurnal@gmail.com
https://doi.org/10.21580/ws.30.1.12949
https://doi.org/10.61722/jinu.v2i4.5203
https://doi.org/10.62379/jiksp.v2i4.2565
https://doi.org/10.14710/jpk.7.2.191-198
https://doi.org/10.31969/alq.v21i2.238
https://doi.org/10.36085/jsikom.v3i2.4127
https://doi.org/10.47134/diksima.v1i4.96
https://doi.org/10.59024/bhinneka.v3i3.1506
https://doi.org/10.21580/ihya.24.2.11377
https://doi.org/10.24042/002025162623200

E-ISSN 2808-246X; P-ISSN 2808-3636
Volume 5, Issue 4, October 2025; Page, 1574-1596
Email: pantherajurnal@gmail.com

Ruang Komunal dalam Menciptakan Sense of Community Studi
Komparasi Perumahan Terencana dan Perumahan Tidak Terencana. Jurnal
Koridor, 10(1), 65-73. https://doi.org/10.32734/koridor.v10i1.1388

Thahir, M. (2023). Religious Plurality and the Urgency of Intercultural
Communication in Indonesia. Rausyan Fikr : Jurnal Ilmu Studi
Ushuluddin dan Filsafat, 19(1), 37-51.
https://doi.org/10.24239/rsy.v19i1.1905

Thaib, R. (2024). Komunikasi Multikultur dan Toleransi Beragama dalam
Dinamika Bahasa dan Tradisi pada Masyarakat Bantik Buha, Sulawesi
Utara. Journal Ilmiah Rinjani : Media Informasi Ilmiah Universitas
Gunung Rinjani, 12(2), 33-47. https://doi.org/10.53952/jir.v12i2.581

Uniform Resource Locator: https://e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera 1596



https://e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera
mailto:pantherajurnal@gmail.com
https://doi.org/10.32734/koridor.v10i1.1388
https://doi.org/10.24239/rsy.v19i1.1905
https://doi.org/10.53952/jir.v12i2.581

