E-ISSN 2808-246X; P-ISSN 2808-3636
Volume 6, Issue 1, January 2026, Page, 383-390
Email: pantherajurnal@gmail.com

STRATEGI KESANTUNAN DAN REALISASI TINDAK TUTUR DALAM
INTERAKSI SOSIAL MASYARAKAT BUGIS : KAJIAN
SOSIOPRAGMATIK

A. Muh. Taufiq!, Muh. Adnan Amar?*, & Sukarni?
1.2&3program Studi Magister Pendidikan Bahasa Indonesia, Fakultas Keguruan dan Ilmu
Pendidikan, Universitas Muhammadiyah Bone, Jalan Abu Dg. Pasolong Nomor 62,
Bone, Sulawesi Selatan 92716, Indonesia
*Email: adnandodil 0@gmail.com
Submit: 19-12-2025; Revised: 26-12-2025; Accepted: 29-12-2025; Published: 18-01-2026

ABSTRAK: Bahasa tidak hanya berfungsi sebagai sarana komunikasi, tetapi juga sebagai
perangkat sosial yang mengatur hubungan antarmanusia dalam suatu masyarakat. Dalam
masyarakat Bugis, praktik berbahasa sangat dipengaruhi oleh nilai budaya dan norma sosial yang
mengatur kesantunan serta etika komunikasi. Penelitian ini bertujuan untuk mendeskripsikan
strategi kesantunan dan realisasi tindak tutur dalam interaksi sosial masyarakat Bugis melalui
pendekatan sosiopragmatik. Penelitian ini menggunakan metode deskriptif kualitatif dengan teknik
pengumpulan data berupa observasi partisipatif, wawancara mendalam, dan pencatatan tuturan
dalam berbagai konteks sosial. Analisis data dilakukan dengan mempertimbangkan konteks situasi
tutur, maksud penutur, relasi sosial, serta nilai budaya Bugis seperti sipakatau, sipakainge, dan
sipakalebbi. Hasil penelitian menunjukkan bahwa strategi kesantunan tidak langsung lebih
dominan digunakan, terutama dalam tindak tutur direktif dan ekspresif. Realisasi tindak tutur
dipengaruhi oleh faktor usia, status sosial, hubungan kekerabatan, dan situasi komunikasi. Temuan
ini menegaskan bahwa kesantunan berbahasa dalam masyarakat Bugis berfungsi sebagai
mekanisme sosial untuk menjaga keharmonisan, martabat penutur, serta kelangsungan nilai
budaya yang berkaitan erat dengan konsep siri’.

Kata Kunci: Budaya Bugis, Kesantunan Berbahasa, Masyarakat Bugis, Sosiopragmatik, Tindak
Tutur.

ABSTRACT: Language serves not only as a means of communication, but also as a social tool
that regulates human relations in a society. In the Bugis society, the practice of language is
greatly influenced by cultural values and social norms that govern politeness and communication
ethics. This study aims to describe the strategy of politeness and the realization of speech actions
in the social interaction of the Bugis community through a sociopragmatic approach. This study
uses a qualitative descriptive method with data collection techniques in the form of participatory
observation, in-depth interviews, and speech recording in various social contexts. Data analysis
was carried out by considering the context of the speech situation, the intention of the speaker,
social relations, and Bugis cultural values such as sipakatau, sipakainge, and sipakalebbi. The
results of the study show that the indirect politeness strategy is more dominantly used, especially
in directive and expressive speech acts. The realization of speech acts is influenced by age, social
status, kinship relationships, and communication situations. These findings confirm that language
politeness in the Bugis community functions as a social mechanism to maintain harmony, dignity
of speakers, and the continuity of cultural values that are closely related to the concept of siri'.

Keywords: Bugis Culture, Linguistic Politeness, Bugis Society, Sociopragmatics, Speech Acts.

How to Cite: Taufig, A. M., Amar, M. A., & Sukarni, S. (2026). Strategi Kesantunan dan Realisasi
Tindak Tutur dalam Interaksi Sosial Masyarakat Bugis : Kajian Sosiopragmatik. Panthera : Jurnal
Ilmiah Pendidikan Sains dan Terapan, 6(1), 383-390. https://doi.org/10.36312/panthera.v6i1.959

is Licensed Under a CC BY-SA
Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License.

Uniform Resource Locator: https.//e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera 383



mailto:pantherajurnal@gmail.com
https://e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera
mailto:adnandodi10@gmail.com
https://doi.org/10.36312/panthera.v6i1.959
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

E-ISSN 2808-246X; P-ISSN 2808-3636
Volume 6, Issue 1, January 2026, Page, 383-390
Email: pantherajurnal@gmail.com

PENDAHULUAN

Bahasa merupakan gejala sosial yang melekat dalam kehidupan manusia
dan berperan penting dalam membentuk serta mereproduksi relasi sosial. Dalam
kajian linguistik kontemporer, bahasa tidak lagi dipahami sebatas sistem tanda,
melainkan dipandang sebagai praktik sosial yang mengandung nilai, norma, dan
ideologi tertentu. Pamungkas & Santoso (2018) menegaskan bahwa bahasa
berfungsi sebagai semiotik sosial, yakni medium utama bagi manusia untuk
membangun, memelihara, dan mengatur hubungan sosial dalam kehidupan
bermasyarakat.

Dalam ranah pragmatik, bahasa dikaji berdasarkan penggunaannya dalam
situasi komunikasi yang nyata. Makna tuturan tidak hanya ditentukan oleh
struktur kebahasaan, tetapi juga oleh konteks tutur, tujuan komunikatif penutur,
serta hubungan sosial antara penutur dan mitra tutur. Cutting (2019) menyatakan
bahwa pragmatik berfokus pada cara penutur memanfaatkan bahasa secara
strategis untuk mencapai maksud tertentu dalam konteks sosial yang spesifik.
Namun demikian, kajian pragmatik akan menjadi lebih utuh apabila
diintegrasikan dengan dimensi sosial dan budaya melalui pendekatan
sosiopragmatik.

Pendekatan sosiopragmatik menekankan bahwa praktik berbahasa
dipengaruhi secara kuat oleh norma sosial dan konvensi budaya yang berlaku
dalam suatu komunitas tutur. Leech (2023) menjelaskan bahwa kesantunan
berbahasa bersifat relatif dan kontekstual, karena bergantung pada sistem nilai
yang dianut oleh masyarakat penutur. Oleh sebab itu, strategi kesantunan dan
realisasi tindak tutur tidak dapat dipisahkan dari latar sosial serta budaya tempat
bahasa tersebut digunakan.

Dalam konteks masyarakat Bugis, bahasa berfungsi sebagai instrumen
penting dalam mengatur hubungan sosial sekaligus menjaga kehormatan individu
dan kelompok. Nilai-nilai budaya seperti sipakatau (saling memanusiakan),
sipakainge (saling mengingatkan), dan sipakalebbi (saling menghormati) menjadi
pedoman etis dalam praktik komunikasi sehari-hari (Herlin et al., 2020; Riswandi,
2024; Salim et al., 2018). Nilai-nilai tersebut mendorong penutur untuk
menggunakan bahasa secara cermat dan penuh pertimbangan agar tidak
melanggar norma sosial yang berkaitan dengan konsep siri’ sebagai simbol harga
diri dan martabat.

Seiring dengan perubahan sosial dan pesatnya perkembangan teknologi
komunikasi, praktik berbahasa masyarakat Bugis mengalami dinamika yang
signifikan. Generasi muda semakin terpapar pada gaya komunikasi yang lebih
langsung dan informal yang berpotensi menggeser norma kesantunan tradisional
(Gusnawaty et al., 2022; Jannah & Arham, 2016; Putri et al., 2025). Kondisi ini
menuntut adanya kajian ilmiah yang mendalam untuk memahami bagaimana
strategi kesantunan dan realisasi tindak tutur diwujudkan dalam interaksi sosial
masyarakat Bugis di tengah arus perubahan tersebut. Penelitian ini menjadi
penting untuk merumuskan upaya pelestarian nilai-nilai kesantunan lokal agar
tetap relevan dalam konteks komunikasi masyarakat Bugis kontemporer. Oleh
karena itu, penelitian ini bertujuan untuk mendeskripsikan strategi kesantunan dan
realisasi tindak tutur dalam masyarakat Bugis melalui pendekatan sosiopragmatik.

Uniform Resource Locator: https.//e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera 384



mailto:pantherajurnal@gmail.com
https://e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera

E-ISSN 2808-246X; P-ISSN 2808-3636
Volume 6, Issue 1, January 2026, Page, 383-390
Email: pantherajurnal@gmail.com

METODE

Penelitian ini menerapkan pendekatan kualitatif dengan desain deskriptif.
Pendekatan tersebut dipilih karena penelitian ini berfokus pada pemahaman yang
mendalam dan kontekstual terhadap fenomena penggunaan bahasa, khususnya
yang berkaitan dengan strategi kesantunan dan realisasi tindak tutur dalam
masyarakat Bugis. Data penelitian berupa tuturan lisan masyarakat Bugis yang
muncul dalam berbagai konteks komunikasi sosial, seperti interaksi dalam
lingkungan keluarga, kegiatan sosial kemasyarakatan, serta percakapan sehari-
hari. Sumber data diperoleh dari informan yang dipilih secara purposive dengan
mempertimbangkan keberagaman usia, status sosial, dan hubungan kekerabatan
guna memperoleh representasi data yang variatif.

Pengumpulan data dilakukan melalui observasi partisipatif, wawancara
mendalam, dan dokumentasi tuturan. Observasi partisipatif digunakan untuk
merekam praktik berbahasa secara alami dalam situasi nyata, sedangkan
wawancara mendalam bertujuan untuk menggali pemahaman informan mengenai
norma sosial dan nilai budaya yang melandasi penggunaan bahasa. Dokumentasi
tuturan dilakukan untuk mencatat dan menyusun data secara sistematis (Creswell,
2014).

Peneliti bertindak sebagai instrumen utama penelitian dengan dibantu
pedoman observasi dan pedoman wawancara. Analisis data dilakukan melalui
tahapan reduksi data, pengodean, pengelompokan, dan penafsiran data
berdasarkan perspektif sosiopragmatik. Analisis difokuskan pada konteks situasi
tutur, jenis dan fungsi tindak tutur, strategi kesantunan, relasi sosial antarpelaku
tutur, serta nilai-nilai budaya Bugis yang melatarinya. Keabsahan data dijaga
melalui triangulasi sumber dan teknik pengumpulan data.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Hasil

Berdasarkan data tuturan yang diperoleh melalui observasi, wawancara,
dan pencatatan tuturan dalam berbagai konteks sosial masyarakat Bugis,
ditemukan bukti konkret (data lapangan) dari strategi kesantunan tersebut.
Konteks 1: Tindak Tutur Meminta (Request)

Situasi yang terjadi pada konteks 1, yaitu seorang keponakan (A) meminta
bantuan kepada pamannya (B) untuk meminjam kendaraan.

Tabel 1. Data Tindak Tutur Meminta (Request) dalam Bahasa Bugis pada Konteks
Peminjaman Kendaraan.

Penutur Tuturan (Bahasa Bugis) Terjemahan/Makna

A “Iye' Pua, meloka' pale mabbere “Iya Pua (Hormat), saya ingin minta tolong,
anukki, de' gaga lari otoé?” apakah mobilnya sedang tidak dipakai?”

B “Loka lao kega? Ala ni kuncinna.”  “Mau ke mana? Ambil saja kuncinya.”

Analisis sosiopragmatiknya, yaitu: 1) strateginya yang digunakan negative
politeness (kesantunan negatif); 2) pilihan kata, yaitu penggunaan kata sapaan
“Pua” menunjukkan pengakuan atas status sosial/usia yang lebih tinggi; dan 3)
partikel penghalus, yaitu penggunaan “pale” dan “iye”™ berfungsi memitigasi
(memperhalus) permintaan agar tidak terkesan memaksa, sehingga menjaga siri’

Uniform Resource Locator: https.//e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera 385



mailto:pantherajurnal@gmail.com
https://e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera

E-ISSN 2808-246X; P-ISSN 2808-3636
Volume 6, Issue 1, January 2026, Page, 383-390
Email: pantherajurnal@gmail.com

(harga diri) paman jika ia harus menolak. Secara konteks sosiokultural Bugis-
Makassar, strategi tersebut mencerminkan upaya penutur menjaga harmoni relasi
kekerabatan dengan meminimalkan ancaman terhadap face negatif mitra tutur,
sejalan dengan nilai penghormatan dan etika bertutur dalam budaya setempat.
Konteks 2: Tindak Tutur Menolak (Refusal)

Situasi yang terjadi pada konteks 2, yaitu seseorang (A) mengundang
tetangganya (B) ke acara syukuran, namun (B) tidak bisa hadir.

Tabel 2. Data Tindak Tutur Menolak (Refusal) dalam Bahasa Bugis pada Konteks
Undangan Syukuran.

Penutur Tuturan (Bahasa Bugis) Terjemahan / Makna
A “Engka pale’ syukuran narekko “Ada syukuran nanti malam, datang ya
mabbenni, laoki' di'?” (ki’ - hormat)?”
B "Mauni iye' meloka lao, tapi engka pale’  “Mau sebenarnya (Iye’), tapi nanti
mabbenni keluargaku pole mabela." malam ada keluarga saya datang dari
jauh.”

Analisis sosiopragmatiknya, yaitu: 1) strategi yang digunakan off-record
(samar-samar/tidak langsung); 2) prinsip sipakalebbi, yaitu penutur B tidak
langsung mengatakan “saya tidak bisa”, tetapi mengawalinya dengan “mauni iye’
meloka lao” (mau sebenarnya saya datang). Ini adalah bentuk menghargai
undangan (memuliakan pengundang); dan 3) alasan eksternal, yaitu menyebutkan
“keluarga datang” bertujuan agar penolakannya tidak dianggap sebagai
penghinaan pribadi, sehingga keharmonisan hubungan tetap terjaga.

Konteks 3: Tindak Tutur Mengkritik/Mengingatkan (Sipakainge)

Situasi yang terjadi pada konteks 3, yaitu seorang ibu mengingatkan

anaknya agar tidak pulang terlalu larut.

Tabel 3. Data Tindak Tutur Mengkritik/Mengingatkan (Sipakainge) dalam Bahasa Bugis
pada Konteks Mengingatkan Anak.

Penutur Tuturan (Bahasa Bugis) Terjemahan/Makna
Ibu “Aja’ lalo mumabbenni nak, de' na “Janganlah pulang terlalu larut nak,
kessing naita taué.” tidak bagus dilihat orang/tetangga.”

Analisis sosiopragmatiknya, yaitu: 1) strategi yang digunakan positive
politeness yang berbasis norma sosial; dan 2) fungsinya, yaitu ungkapan “de’ na
kessing naita taué” merujuk pada norma sosial kolektif masyarakat Bugis. Kritik
tidak didasarkan pada keinginan pribadi ibu, melainkan pada penjagaan nama baik
keluarga (siri") di mata masyarakat.

Hubungan Power (P) dan Distance (D)

Dalam masyarakat Bugis, semakin besar jarak sosial (D) dan perbedaan
kekuasaan (P), maka tuturan akan semakin tidak langsung (indirect). Penggunaan
pronomina persona “idi” atau “-ki” (anda/beliau) adalah wajib untuk
menunjukkan posisi diri yang lebih rendah (rendah hati/mabberebe).

Peran “Pesse” dalam Kesantunan

Jika dalam teori Barat kesantunan sering dianggap sebagai alat untuk
efisiensi komunikasi, maka dalam budaya Bugis kesantunan adalah alat untuk
merawat pesse (empati). Menyakiti perasaan orang lain dengan kata-kata kasar

Uniform Resource Locator: https.//e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera 386



mailto:pantherajurnal@gmail.com
https://e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera

E-ISSN 2808-246X; P-ISSN 2808-3636
Volume 6, Issue 1, January 2026, Page, 383-390
Email: pantherajurnal@gmail.com

bukan hanya melanggar etika linguistik, tapi dianggap memutus tali persaudaraan
(mampettu sennuang).
Dinamika Pergeseran Bahasa

Hasil penelitian juga menunjukkan bahwa generasi muda Bugis mulai
mengalami pergeseran. Meski nilai sipakatau masih dipegang, penggunaan
tingkatan bahasa (honorifik) mulai berkurang dan digantikan oleh bahasa
Indonesia dengan dialek lokal (Bugis-Makassar), namun tetap mempertahankan
partikel “di’, pale’, iye” sebagai penanda identitas kesantunan mereka.
Pembahasan

Penelitian ini mengungkap bahwa realisasi tindak tutur dalam masyarakat
Bugis tidak dapat dilepaskan dari pertimbangan variabel sosial, seperti jarak sosial
(social distance), relasi kekuasaan (power), dan tingkat beban tindak tutur (rank of
imposition). Ketiga variabel tersebut berinteraksi secara dinamis dengan sistem
nilai budaya Bugis yang menekankan kehormatan, empati, dan keharmonisan
sosial, khususnya melalui konsep siri’ na pesse. Hasil analisis menunjukkan
bahwa masyarakat Bugis menerapkan strategi kesantunan sebagaimana
dikemukakan oleh Brown dan Levinson, namun dengan adaptasi yang kuat
terhadap konteks budaya lokal. Strategi bertutur tidak digunakan secara mekanis,
melainkan disesuaikan dengan norma adat dan etika sosial yang berlaku dalam
komunitas tutur Bugis.

Dalam situasi tertentu, khususnya ketika interaksi terjadi antara anggota
keluarga inti atau dalam kondisi mendesak, penutur Bugis dapat menggunakan
strategi tanpa basa-basi (bald on record). Strategi ini dipandang wajar karena
tidak mengancam muka (face) mitra tutur akibat kedekatan hubungan sosial.
Namun, di luar konteks tersebut, strategi ini jarang digunakan karena berpotensi
melanggar norma kesantunan dan mencederai siri .

Sebaliknya, kesantunan positif lebih sering muncul dalam interaksi yang
menekankan keakraban dan solidaritas sosial. Strategi ini diwujudkan melalui
penggunaan sapaan kekeluargaan dan bahasa yang menunjukkan rasa
kebersamaan, sejalan dengan nilai sipakatau yang menekankan prinsip saling
memanusiakan. Dengan strategi ini, penutur berupaya menciptakan suasana
egaliter dan memperkuat ikatan sosial antarindividu.

Kesantunan negatif menjadi strategi dominan ketika interaksi melibatkan
perbedaan usia, status sosial, atau kedudukan adat. Penutur Bugis cenderung
meminimalkan unsur paksaan dan menjaga jarak hormat melalui pilihan kata yang
halus serta struktur tuturan yang tidak langsung. Strategi ini mencerminkan
kesadaran penutur terhadap hierarki sosial dan pentingnya menjaga kehormatan
mitra tutur, terutama bagi mereka yang dianggap memiliki kedudukan lebih
tinggi.

Strategi samar-samar (off-record) juga banyak ditemukan dalam data
penelitian. Strategi ini digunakan ketika penutur ingin menyampaikan maksud
tanpa mengungkapkannya secara eksplisit, sehingga tanggung jawab interpretasi
diserahkan kepada mitra tutur. Dalam budaya Bugis, strategi ini dikenal sebagai
mappasabbi, yaitu cara bertutur secara implisit agar mitra tutur tidak merasa
diperintah atau dipaksa. Strategi ini sangat efektif dalam menjaga siri’ dan
menghindari potensi konflik sosial.

Uniform Resource Locator: https.//e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera 387



mailto:pantherajurnal@gmail.com
https://e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera

E-ISSN 2808-246X; P-ISSN 2808-3636
Volume 6, Issue 1, January 2026, Page, 383-390
Email: pantherajurnal@gmail.com

Realisasi tindak tutur dalam masyarakat Bugis juga sangat dipengaruhi
oleh konsep pappaseng atau pesan leluhur yang menjadi pedoman etika
berkomunikasi. Nilai sipakatau tercermin dalam penggunaan bahasa yang
menghargai martabat orang lain, sementara sipakalebbi diwujudkan melalui
pemberian penghormatan yang dilebihkan dalam sapaan dan struktur tuturan.
Adapun sipakainge tampak dalam cara penutur menyampaikan nasihat atau kritik
secara tidak langsung agar tidak mempermalukan mitra tutur di ruang publik.

Dalam tindak tutur meminta, penutur Bugis jarang menggunakan bentuk
imperatif langsung, terutama kepada orang yang dihormati. Permintaan biasanya
disampaikan melalui bentuk deklaratif atau ekspresif dengan partikel penghalus
yang berfungsi menurunkan tingkat ancaman muka. Penggunaan penanda
kesantunan di awal tuturan menjadi ciri khas penting yang menunjukkan niat baik
dan sikap hormat penutur. Tindak tutur menolak juga menunjukkan sensitivitas
budaya yang tinggi. Penolakan langsung dianggap berpotensi melukai siri’ mitra
tutur, sehingga penutur cenderung menggunakan strategi mitigasi, seperti
memberikan alasan eksternal atau menyampaikan penundaan. Dengan cara ini,
penutur tetap dapat mempertahankan keharmonisan hubungan sosial tanpa
menyinggung perasaan pihak lain.

Pembahasan lebih lanjut menunjukkan bahwa status sosial masih menjadi
faktor penentu dalam praktik berbahasa masyarakat Bugis. Namun, yang paling
menonjol adalah peran siri’ na pesse sebagai landasan moral komunikasi. Siri’
berfungsi sebagai mekanisme pengendali sosial yang menuntut penutur untuk
menjaga kehormatan diri dan orang lain, sedangkan pesse atau pacce mendorong
munculnya empati dalam realisasi tindak tutur. Kombinasi keduanya menjadikan
praktik berbahasa Bugis sarat dengan pertimbangan etis dan emosional.

Aspek kesantunan juga diperkuat melalui penggunaan partikel enklitik dan
sistem honorifik. Pilihan sapaan, gelar kebangsawanan, serta penggunaan
pronomina tertentu menjadi penanda penting dalam menentukan tingkat
kesantunan suatu tuturan. Penggunaan bentuk pronomina jamak untuk merujuk
pada orang tunggal, misalnya menunjukkan adanya strategi linguistik khusus
untuk mengekspresikan penghormatan.

Hasil penelitian ini menegaskan bahwa strategi kesantunan dalam
masyarakat Bugis tidak sekadar merupakan fenomena linguistik, melainkan
refleksi dari falsafah hidup dan sistem nilai budaya. Realisasi tindak tutur
berorientasi pada pemeliharaan keharmonisan sosial dan penjagaan martabat
individu, dengan menjadikan sipakatau, sipakalebbi, dan siri’ na pesse sebagai
filter utama dalam setiap praktik komunikasi.

SIMPULAN

Penelitian ini menyimpulkan bahwa strategi kesantunan dan realisasi
tindak tutur dalam masyarakat Bugis sangat dipengaruhi oleh norma sosial dan
nilai budaya lokal. Masyarakat Bugis cenderung menggunakan strategi
kesantunan negatif dan strategi tidak langsung (off-record) dalam interaksi yang
melibatkan perbedaan usia, status sosial, dan kedudukan adat. Pilihan strategi
tersebut berfungsi untuk menjaga keharmonisan sosial serta melindungi siri’
sebagai simbol harga diri dan kehormatan. Realisasi tindak tutur masyarakat

Uniform Resource Locator: https.//e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera 388



mailto:pantherajurnal@gmail.com
https://e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera

E-ISSN 2808-246X; P-ISSN 2808-3636
Volume 6, Issue 1, January 2026, Page, 383-390
Email: pantherajurnal@gmail.com

Bugis mencerminkan internalisasi nilai sipakatau, sipakalebbi, dan sipakainge
yang menjadi pedoman etis dalam praktik berbahasa. Konsep siri’ na pesse
terbukti berperan sebagai landasan moral komunikasi yang mendorong
penghormatan dan empati dalam setiap interaksi, meskipun terjadi dinamika
perubahan bahasa pada generasi muda.

SARAN

Penelitian ini diharapkan dapat menjadi rujukan dalam pelestarian nilai
kesantunan berbahasa Bugis, khususnya bagi generasi muda. Bagi pendidik,
temuan penelitian ini dapat dimanfaatkan sebagai dasar pengintegrasian nilai
kearifan lokal dalam pembelajaran bahasa. Penelitian selanjutnya disarankan
untuk mengkaji praktik kesantunan berbahasa Bugis dalam konteks komunikasi
digital agar diperoleh gambaran yang lebih komprehensif.

UCAPAN TERIMA KASIH

Penulis mengucapkan terima kasih kepada seluruh pihak yang telah
memberikan dukungan dan kontribusi dalam penyusunan artikel ini. Terima kasih
disampaikan kepada masyarakat Bugis yang telah bersedia menjadi sumber data
dan informan penelitian, serta telah memberikan informasi dan pengalaman
berbahasa yang sangat berharga. Penulis juga menyampaikan apresiasi kepada
para dosen dan pembimbing yang telah memberikan arahan, masukan, dan kritik
konstruktif selama proses penulisan artikel ini.

DAFTAR RUJUKAN

Creswell, J. W. (2014). Research Design: Qualitative, Quantitative, and Mixed
Methods Approaches. Thousand Oaks: Sage Publications.

Cutting, J. (2019). Pragmatics: A Resource Book for Students (3rd Ed.).
Oxfordshire: Routledge.

Gusnawaty, G., Lukman, L., & Nurwati, A. (2022). A Closer Look on Linguistic
Politeness among Bugis Youth: 7Tabék in Situational and Philosophical
Context. REILA : Journal of Research and Innovation in Language, 4(2),
219-231. https://doi.org/10.31849/reila.v4i2.9870

Herlin, H., Nurmalasari, A., Wahida, W., & Mamonto, M. A. W. W. (2020).
Eksplorasi Nilai-nilai Sipakatau Sipakainge Sipakalebbi Bugis Makassar
dalam Upaya Pencegahan Sikap Intoleransi. Alauddin Law Development
Journal, 2(3), 284-92. https://doi.org/10.24252/aldev.v2i3.16997

Jannah, H., & Arham, M. (2016). Exploring the Politeness Expression of
Buginese Language in Bulukumba. Tamaddun : Journal of Language,
Literature, & Culture, 15(2), 99-104.
https://doi.org/10.33096/tamaddun.v1512.62

Leech, G. (2023). Pragmatics and Politeness. Oxford: Oxford University Press.

Pamungkas, W. R., & Santoso, A. (2018). Ketransitifan dalam Teks-teks di Dunia
Maya: Perspektif Linguistik Sistemik Fungsional. Basindo : Jurnal Kajian
Bahasa, Sastra Indonesia, dan Pembelajarannya, 2(2), 157-164.
https://dx.doi.org/10.17977/um007v2i22018p157

Putri, A. D., Bakri, 1., & Fisma, F. (2025). Adaptive Politeness and Hierarchical

Uniform Resource Locator: https.//e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera 389



mailto:pantherajurnal@gmail.com
https://e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera
https://doi.org/10.31849/reila.v4i2.9870
https://doi.org/10.24252/aldev.v2i3.16997
https://doi.org/10.33096/tamaddun.v15i2.62
https://dx.doi.org/10.17977/um007v2i22018p157

E-ISSN 2808-246X; P-ISSN 2808-3636
Volume 6, Issue 1, January 2026, Page, 383-390
Email: pantherajurnal@gmail.com

Negotiation: A Sociopragmatic Study of Bugis and Konjo Speech
Communities in South Sulawesi. ELS : Journal on Interdisciplinary
Studies in Humanities, 8(4), 1045-1053. https://doi.org/10.34050/els-
jish.v8i4.47879

Riswandi, R. (2024). Sipakalebbi sebagai Model Komunikasi Antarbudaya Etnis
Bugis dan Etnis Konjo di Sulawesi Selatan, Indonesia: Sipakalebbi as an
Intercultural Communication Model between the Bugis and Konjo Ethnic
Groups in South Sulawesi, Indonesia. Al-Adabiya : Jurnal Kebudayaan
dan Keagamaan, 19(2), 175-196.
https://doi.org/10.37680/adabiya.v19i2.5650

Salim, A., Salik, Y., & Wekke, I. S. (2018). Pendidikan Karakter dalam
Masyarakat Bugis. ljitimaiyya : Jurnal Pengembangan Masyarakat Islam,
11(1),41-62. https://doi.org/10.24042/ijpmi.v11i1.3415

Uniform Resource Locator: https://e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera 390



mailto:pantherajurnal@gmail.com
https://e-journal.lp3kamandanu.com/index.php/panthera
https://doi.org/10.34050/els-jish.v8i4.47879
https://doi.org/10.34050/els-jish.v8i4.47879
https://doi.org/10.37680/adabiya.v19i2.5650
https://doi.org/10.24042/ijpmi.v11i1.3415

	ABSTRAK: Bahasa tidak hanya berfungsi sebagai sarana komunikasi, tetapi juga sebagai perangkat sosial yang mengatur hubungan antarmanusia dalam suatu masyarakat. Dalam masyarakat Bugis, praktik berbahasa sangat dipengaruhi oleh nilai budaya dan norma ...
	PENDAHULUAN
	METODE
	HASIL DAN PEMBAHASAN
	Hasil
	Konteks 1: Tindak Tutur Meminta (Request)
	Konteks 2: Tindak Tutur Menolak (Refusal)
	Konteks 3: Tindak Tutur Mengkritik/Mengingatkan (Sipakainge)
	Hubungan Power (P) dan Distance (D)
	Peran “Pesse” dalam Kesantunan
	Dinamika Pergeseran Bahasa

	Pembahasan
	SIMPULAN
	SARAN
	DAFTAR RUJUKAN


